cuaderno de homenaje a Marcel Henaff n©
154

philosophie

Necrologia

Muere el filosofo Marcel Hénaff

Cédric Enjalbert, publicada el 21 de junio de 2018

El filésofo y antropélogo Marcel Hénaff murié el 11 de junio de 2018, a los
75 anos. Director de los programas en el Collége international de philosophie,
en Paris, luego profesor de filosofia en la universidad de California en San Diego
(EE. UU.), Marcel Hénaff publicé ensayos de antropologia entre los cuales una
obra sobre Claude Lévi-Strauss y la antropologia estructural (Pocket, 2000;
traduccién Palau en proceso) asi como un ensayo importante sobre el don: Le
Prix de la vérité: le don, I'argent, la philosophie (Seuil, 2002).

Remitiendo al analisis del etnélogo Marcel Mauss sobre el intercambio por
donacion en las sociedades primitivas, en un dialogo con la filésofa Marcela
lacub** sobre la I6gica mercantil, se dice convencido de «que existen al menos
tres tipos de dones: primero los ceremoniales, que son publicos y que deben ser
reciprocos, pues se trata de reconocerse inter-grupos; segundo, los dones
unilaterales, que son gratuitos y que buscan agradar a los seres amados
(padres, hijos, amantes); y tercero, los dones de solidaridad, que buscan
solventar necesidades de las gentes en pobreza material o moral (lo que no
ocurre en los dos primeros casos). Pero hay un solo rasgo en comun en estas
tres formas: la generosidad. Este universo del don es el de las modalidades de
vinculos. Sin este lazo, no hay sociedad.»

Las nuevas complejidades

Prosiguiendo una reflexion entablada sobre las modalidades de la sociedad y
sobre la manera cémo se forman nuestros vinculos, escribe sobre urbanismo;
analiza la desaparicion de las formas tradicionales de nuestras ciudades en La
Ciudad que viene (Carnets de I'Herne, 2008; “Obertura” & “Conclusién”. Revista
de Extension Cultural n° 57. pp. 44-53. Universidad Nacional de Colombia, sede
Medellin, junio — julio de 2012. https://medellin.unal.edu.co/revista-extension-
cultural/images/documentos/Revista Extension_Cultural 57.pdf ), sin por ello

¥* <en este mismo cuaderno infra, p. 9...>



estarse lamentando. «Creo en efecto que estamos todos saliendo del modelo
centrado, que era el de las ciudades europeas pero también asiaticas, explica
en una entrevista que nos concedio en 2009. Vamos hacia conurbaciones, hacia
un mundo de archipiélagos urbanos cada vez mas extensos. Esta evolucion
corresponde a la aparicion de una nueva complejidad, de otro modo de relacion
entre lo local y lo global. La globalizacion ha hecho nacer el miedo de una
homogenizaciéon. Con el empuje de la ciudad-red, nos encontramos por el
contrario (como lo muestra Los Angeles, nebulosa de ciudades-islas en la
Megaldpolis), ante un triunfo de lo vernacular, una multiplicacion de las
comunidades locales y una nueva oportunidad que se les ofrece. En suma, a la
inversa del discurso tecnéfobo y urbanoéfobo actual, creo que con la ciudad-red
estamos inventando complejidades y singularidades como nunca las habiamos
visto, asi como los nuevos modos de pensamiento que acompafrian esta
evolucion.» Acompanfar las evoluciones del mundo con nuevos modos de
pensamiento: una ambicién que se habia propuesto en sus investigaciones vy,
mas generalmente, en sa vida.

Traducido por Luis Alfonso Palau, Envigado, co, noviembre 5 de 2025



Marcela Iacub, Marcel Hénaff. ;Qué es lo
que no tiene precio?

Marcel Hénaff, Marcela lacub, conversacion con Martin Legros, publicada el 24 de
septiembre de 2008

El cuerpo, el amor o la justicia ;deben escapar de la 16gica mercancil? Intercambio de
opiniones radicalmente opuestas entre el filésofo Marcel Hénaff, que defiende el valor del
don como cemento de las relaciones humanas, y la historiadora du derecho Marcela Iacub,
partidaria del laisser-faire como condicién de la emancipacion del individuo.

Filésofo, profesor de la universidad de California en San Diego, autor de obras
sobre la antropologia (Claude Lévi-Strauss et L’anthropologie structurale,
Pocket, 2000; Claude Lévi-Strauss, el pasador de sentido, Perrin, 2008, trad.
Palau en proceso**) o el urbanismo (La Ciudad que viene, 2008; Santiago, cl:
LOM, 2014), Marcel Hénaff ha publicado una obra importante sobre la cuestion,
Le Prix de la vérité: le don, I'argent, la philosophie (el Precio de la Verdad: el
don, el dinero, la filosofia. Santiago, cl: LOM, 2017). Apoyandose en los
célebres analisis del etndlogo Marcel Mauss sobre el intercambio por medio del
don en las sociedades primitivas, él ha demostrado que el regalo que algunos
conciben como un sustituto o una alternativa del mercado, obedece en realidad
a una logica distinta: la del reconocimiento social. El don tiene esa sorprendente
propiedad de obligar a devolver. Por intermedio de las cosas que se regalan,
transita otra cosa: el reconocimiento mutuo entre los hombres, que no tiene
precio. Los hombres se entregan haciendo donaciones.

Es precisamente contra esta logica de la deuda mutua que se rebela Marcela
lacub. Historiadora del derecho, investigadora en el CNRS, autora de
numerosos ensayos, a veces polémicos, sobre la historia de las costumbres —
L’Empire du ventre: pour une autre histoire de la maternité (Fayard, 2004); Par
le trou de la serrure: histoire de la pudeur publique, XIXe-XXI¢ siecle (Fayard,
2008); Qu’avez-vous fait de la libération sexuelle? (Flammarion, 2002)¥*—, se
centré en demostrar que el Estado somete a los individuos al control de normas
morales vinculantes. Manteniendo toda una serie de cosas en el registro de la
donacion en vez del mercado (sangre, 6rganos, sexualidad...), el Estado
buscaria convertir a los individuos en deudores los unos de los otros. Tras la
cuestion del poder del dinero, lo que aca se oponen son dos concepciones del
hombre y de la sociedad.

** <dado que llegan de Buenos Aires ecos de quienes son los “duefios” del pensamiento critico, bueno
es divulgar la lectura inteligente que si ha hecho Hénaff de Lévi-Strauss. Como anexo publico la
presentaciény el primer capitulo del Lévi-Strauss, pasador del sentido. Palau >

¥* <para los “martes del pensamiento francés” tradujimos y discutimos: 1) lacub Marcela. Elfinal de la
pareja. Paris: Stock, 2016. Medellin, marzo - julio de 2017. 2) Marcela lacub & Patrice Maniglier.
ANTIMANUAL DE EDUCACION SEXUAL. Rosny: Breal, 2005. Medellin, junio — agosto de 2017. Palau>



El mercado del cuerpo

Marcela lacub : Para mi tengo que una de las propiedades centrales del dinero
es que él permite extinguir las deudas entre los individuos, interrumpir las
relaciones. En lo opuesto, los intercambios no mercantiles crean entre las
personas vinculos con contornos mal definidos, que obligan desde un punto de
vista simbdlico. Citemos dos ejemplos. Primero, el trasplante de érganos. Esta
prohibido vender sus 6rganos. Cual es el resultado? No solamente hay menos
organos disponibles, sino que se ejerce una fuerte presion psicoldgica sobre los
donantes potenciales. Cuando Ud. le debe donar un riidn a su hermano para
qgue sobreviva, realmente no tiene elecciéon. Después de todo, los donadores
explican frecuentemente que se han sentido violentados. En cuanto al enfermo,
él contrae una deuda inmensa... Si por el contrario los individuos que lo deseen
0 que tengan necesidad de hacerlo pueden decidir vender una parte de su
cuerpo, veriamos aparecer un mercado de érganos, que evitando toda esa
violencia simbdlica y psicoldgica, reduciria el problema de la escasez.
Evidentemente que un tal mercado no podria ser « libre », en la medida en que
la ley debe proteger a los vendedores de los atentados contra su integridad
fisica, asi como contra los acuerdos que no retribuyeran en su justa medida lo
que se esta vendiendo. Pero, contrariamente al prejuicio, la legalizacion del
comercio de 6rganos seria una solucion protectora de las libertades
individuales. Otro ejemplo es la prostitucion. Si esta ultima no esta legalizada en
Francia, es porque el Estado desea orientar el uso de la sexualidad. La relacion
sexual pagando no desemboca en nada, al no quedar en deuda moral ninguna
los participantes el uno con respecto al otro. Al condenar la prostitucion, el
Estado se asegura por el contrario que el sexo cree obligaciones, que tenga
consecuencias —matrimonios, concubinatos, procreaciones... En estos dos
casos, él busca crear situaciones de endeudamiento simbdlico.

Marcel Hénaff : Segun Ud., el Estado tendria interés en que la gratuidad
prevaleciera, para hacer que las relaciones entre los individuos sean mas
largas, mas desinteresadas?

M. I.: A mi manera de ver, él busca sobre todo crear un cierto tipo de lazo social.
Pero, en una sociedad pluralista, parece logico dejarle a los individuos que
tengan la posibilidad de escoger ellos mismos lo que quieren comprar o no con
dinero.

M. H. : Estoy de acuerdo con Ud., pero le pregunto: s no sera que el Estado
tiene interés en que hayan muchos intercambios mercantiles, puesto que es con
el impuesto, haciéndose a una parte de la riqueza que circula, que él llena sus
arcas con miras al servicio colectivo?

M. I. : Ciertamente, pero no crea que el interés del Estado se reduce a la
fiscalidad. No es solamente econdmico, es igualmente simbdlico. Voy a ponerle
otro ejemplo: la donacioén de sangre, que no se retribuye. ;Por qué? Este



principio proviene de la idea de que uno esta obligado a derramar su sangre por
su patria... No se paga por la sangre. La sangre tiene que ver con una ldgica
sacrificial, sirve para afirmar la pertenencia de un sujeto a una comunidad. Esa
sangre que se estaba obligado a verter antafio por la gente del frente de guerra
se transformé luego de la Segunda Guerra mundial en un fluido dado
voluntariamente para que el Estado lo redistribuya y permita asi vivir. Habria
muchas mas sangre disponible si se la pudiera vender, si en lugar de esas
l6égicas simbdlicas se pusieran en funcionamiento otras mas pragmaticas. Y en
lugar de esto, ¢a que asistimos? Pues a que la prohibicion de la venta de
sangre se ha extendido a la del esperma y de los évulos.

M. H.: Si yo la entiendo bien, Ud. es favorable a la mercantilizacién de algunas
zonas mas o menos marginales de la sexualidad y del cuerpo: los 6rganos, la
sangre y todo lo tocante a la procreacion —el esperma, los 6vulos, las madres
portadoras—y, finalmente, la prostitucion... Ud. defiende pues implicitamente
una posicidn propia de la tradicion anglo-sajona, segun la cual cada uno es
propietario de su cuerpo. Si mi cuerpo me pertenece, es pues una parte
inalienable de mi y paraddjicamente, por esta misma razon, solo yo estoy en
capacidad de alienarlo si lo quiero, prostituyéndome por ejemplo. Ahora bien,
como Ud. lo sabe, hay otra tradicion que se remonta a Kant, y que dice algo
completamente distinto. Valoriza el concepto de dignidad humana, el hecho de
gue no se pueda utilizar al ser humano como un medio, porque él es siempre al
mismo tiempo un fin. En esta Optica, la ley tiene por objetivo volver inalienable el
cuerpo de cada uno, incluso para si mismo. Seguramente que se trata de una
limitacion de la libertad individual, pero me parece que ésta no esta primero que
todo al servicio del Estado, se trata mas bien de defender una cierta idea de la
integridad de la persona humana.

M. I. : Me volveria un puro medio si me quitaran mi sangre o mis évulos a la
fuerza. Pero, en la medida en que estos intercambios se operen en condiciones
de equidad, me parece que no se corre tal riego. Por lo demas, lo que
constatamos en la actualidad es que esa idea de dignidad humana es el
verdugo de las libertades individuales. Este principio paternalista supone que los
individuos no saben decidir su suerte por si mismos.

(Reparacion o castigo?

M. I.: Y ya que estamos hablando de la manera como el Estado piensa el
asunto del dinero, me parece importante reflexionar en otro problema. Hace
algun tiempo que las victimas han tomado un lugar cada vez mas grande en
materia penal. Esto quiere decir que el Estado no se contenta con castigar de
acuerdo a la transgresion de una regla social, sino que ademas la victima y sus
parientes exigen una reparacioén individual. Como si hubiera una duplicacion de
la deuda de los infractores, como si tuvieran que pagar dos veces a nombre de
dos logicas diferentes. Ciertamente, hoy el Estado se sirve de las victimas para
aumentar su poder de castigar. Pero podriamos imaginarnos que en una



sociedad mas racional la reparacion de las victimas se vuelve la unica deuda
que contrae el infractor y que el Estado en la medida en que abandone el poder
de castigar se contente con jugar el papel de arbitro. De esta manera, el castigo,
semejante resto arcaico que nuestras sociedades contemporaneas no dejan de
glorificar, podria muy bien ser reemplazado por la reparacion de las victimas. El
dinero jugaria pues aqui en esta nueva situacién una plaza importante, en
medio de otras técnicas de reparacion.

M. H. : Pero Ud. lo que propone es ni mas ni menos que la disolucién del poder
soberano...

M. L. : Probablemente si...

M. H. : Es una position libertaria radical que yo no acompafiaré en este terreno.
Y le voy a decir por qué: las investigaciones etnograficas nos han ensefiado
que, en las sociedades sin organizacion estatal, la reparacion material y la
compensaciéon simbdlica son una sola y unica cosa. Es lo que se llama la justicia
«restaurativa» (que no es nuestra venganza moderna). Se trata de restaurar un
equilibrio destruido por una ofensa que puede ir del insulto al asesinato. En
todas esas sociedades se va viendo cémo la equivalencia simple (del golpe por
golpe, del muerto por muerto) se reemplaza por dispositivos de sustitucion en
forma de bienes que frecuentemente son los mismos que operan en los
intercambios de dones (objetos preciosos, rebafios). Todavia en la actualidad
esta es la l6gica que opera en la multa que hay que pagar. Ella permite extinguir
las deudas en el caso de los delitos de poca monta. Pero cuando la ofensa es
grave (asesinato, violacion, traicion), no hay equivalencia financiera posible. El
culpable debe asumir el castigo en su propio cuerpo por medio de la pérdida de
libertad. En suma, él debe pagar lo invaluable con lo invaluable. Ciertamente,
esto no necesariamente consuela a las victimas — Aristételes ya lo habia
comprendido: solo la expresion del remordimiento por parte del culpable puede
lograrlo, al menos parcialmente. Le corresponde al Estado soberano
garantizarle a todos los ciudadanos que, mas alla de un cierto limite, la ofensa
no es ya negociable en términos de equivalencia; entonces el sujeto de derecho
debe asumir su deuda en sus carnes. Y si esto no ocurre quedamos abocados a
que soélo los ricos pudieran comprar su inocencia con dinero, y por ende —y este
es el suefo sadiano— comprar el derecho de matar impunemente.

M. I.: Yo no he dicho que el dinero sea la unica reparacion posible de las
victimas. Podemos encontrar otros dispositivos. Todos sabemos que el castigo
no sirve para nada, que es un ritual sacrificial inutil. Por lo demas, como Ud. lo
sabe mejor que yo', Sade no pensaba que hubiera que intercambiar el dinero
contre al asesinato. Simplemente pensaba que no era al Estado al que le

<M. lacub nos recuerda que la primera obra escrita por M. Hénaff fue la Invencién del cuerpo libertino,
Barcelona: Destino. Palau>



correspondia castigar al asesino, sino que habia que entregarlo a la venganza
individual.

Lo que tiene precio y lo que no lo tiene

M. I. : Es un fantasma muy difundido, segun el cual la l6gica mercantil tenderia a
acrecentarse, arrasando con todas las relaciones humanas, si bien habria que
resistir, pues s6lo lo que no tiene precio tendria valor en el plano moral. Pero
para mi este peligro no existe. Si se legaliza la prostitucion ello no implica la
desaparicion del amor. Si las personas ya viejas pueden actualmente pagar
para que se les haga compaifiia o si el hombre de negocios puede decidir que lo
acompanfe una escort girl en sus salidas, esto no significa que el afecto
auténtico deje de existir. Incluso me voy a atrever a decir lo inverso: entre mas
se desarrollen los intercambios mercantiles mas magia puede adquirir el amor
incondicional, el deseo loco. En la medida en que las relaciones desinteresadas
no sean ya obligatorias, se vuelven mas preciosas.

M. H. : Esto es muy optimista de su parte. Sin embargo estoy de acuerdo con
Ud. en un punto: la observacion antropolégica muestra que la existencia de una
esfera del don nunca ha impedido el desarrollo del comercio. Quiero presentar
como prueba un ejemplo citado por Mauss en su clasico Ensayo sobre el don de
1924. Se trata del ciclo de los intercambios de regalos —llamado kula— en el
archipiélago de las Trobriands al noreste de Nueva-Guinea. Los participantes
del kula intercambian con generosidad y sin miramientos brazaletes y collares
preciisis, y anudan asi fuertes vinculos de una isla a la otra. Y al mismo tiempo
tienen lugar —con otros companeros a los del kula— intercambios mercantiles
llamados gimwali, que implican a veces hasta negociaciones agrias. No se
confunden pues las relaciones de don y las de contrato. Pero cuando se habla
de don, hay que evitar igualmente mezclar géneros, pues lo que se enreda es la
gratuidad y la reciprocidad. Me parece evidente que existen al menos tres tipos
de dones: primero los ceremoniales, que son publicos y que deben ser
reciprocos, pues se trata de reconocerse como inter-grupos; segundo, los dones
unilaterales, que son gratuitos y que buscan agradar a los seres amados
(padres, hijos, amantes); y tercero, los dones de solidaridad, que buscan
solventar necesidades de las gentes en pobreza material o moral (lo que no
ocurre en los dos primeros casos). Pero hay un solo rasgo en comun en estas
tres formas: la generosidad. Este universo del don es el de las modalidades de
vinculos. Sin este lazo, no hay sociedad. Pero al mismo tiempo requerimos
también intercambios «sin ataduras», exentos de catexis personal. Ud. tiene
razén en recordarnos que una de las propiedades del dinero es extinguir las
deudas. Sélo nos compromete en el momentos de las compras. Pero ;estamos
seguros de que no desborde en el campo del don y desvie sus finalidades? Es
legitimo que nos lo preguntemos. Por ejemplo, con la revolucidn industrial,
hemos asistido al paso de una civilizacion rural, marcada por intercambios
ceremoniales, a una Iégica mercantil que invade todas las relaciones sociales.
Uno de los mayores riesgos, cuando la légica del don y la del comercio se




sobreponen, es ver como se generaliza la corrupcion. En Francia, hace un poco
mas de un siglo, los campesinos les ofrecian con gusto una gallina o legumbres
al médico del pueblo o a la maestra de la escuela. Era una expresion de
gentileza con respecto al notable, pero también una manera de endeudarlo.
Prctica inocente, ciertamente, pero hay por ahi otras mas peligrosas. El
funcionamiento de la mafia, con sus cddigos de honor, su manera de entrelazar
las relaciones familiares y comerciales, tiene que ver con la confusién de lo
mercantil y de lo simbdlico. La corrupcion de muchos jefes de Estado del tercer
mundo proviene a menudo de una intrincacion entre los codigos de regalos de
gentileza, y las instituciones politicas y econdmicas modernas. Nosotros no
tenemos interés en que la Iégica mercantil se apodere de cosas que no tienen
precio —como la verdad cientifica, la belleza de una obra de arte, un sentimiento
amoroso que no se compra ni se vende—, pero tampoco tenemos interés en ver
como la Ioégica del don se inmiscuye en los business. En los dos casos, una
estricta separacion de los dominios me parece preferible. Que la ley y el Estado
deban garantizar esta separacion es esta otra cuestion: en una 6ptica libertaria
o liberal, es preciso evitar toda legislacion limitadora, pero no podemos
subestimar su pertinencia para remediar aquellas derivas de un capitalismo que
se volvio seductor y capaz de tragarse a sus adversarios.

Traducido por Luis Alfonso Palau, Envigado, co, noviembre 12 de 2025



Marcel Hénaff : “Vamos hacia un mundo
de archipiélagos urbanos”

Marcel Hénaff, conversacion tenida con Patrice Bollon, publicada el 12 de septiembre
de 2012

Si las ciudades tradicionales fueron construidas por todas partes en torno a un
centro, lo que se ve aparecer de aca en adelante es un nuevo modelo de vastas
conurbaciones articuladas en red. Una evolucién que no necesariamente tenemos
que deplorar, como lo explica Marcel Hénaff.

¢ Como se plantea la cuestion de la diversidad de las ciudades segun las
culturas y sus modos de pensamiento dominantes?

La diversidad de las formas de ciudades puede ser acercada a la de las
lenguas. Si estas ultimas divergen de manera extraordinaria, ellas lo hacen sin
embargo sobre la base de una capacidad de hablar que, ella, sigue siendo
comun. Las formas de habitar muestran la misma cosa: una invariancia de las
competencias y una multiplicidad de las performances.

¢Cualesquiera que sean las culturas, las ciudades poseen pues rasgos
comunes?

Histéricamente, las ciudades se han desarrollado por todas partes de una
manera comparable en tanto que conjuntos construidos. Con respecto a los
grandes burgos agricolas que existian antes, las ciudades que aparecieron
alrededor de ocho mil afios antes de nuestra era, primero en la Creciente fértil y
luego en el valle del Indo y en China, estan todas caracterizadas por la aparicion
de edificios colectivos, tales como murallas, templos, o también palacios. Esta
dimensidon de «monumento» supone la existencia de un trabajo esclavizado, por
tanto igualmente de una sociedad jerarquizada. De aca una segunda dimensién
que el historiador norteamericano Lewis Mumford llamaba la «megamaquina».
Esta ingenieria social ha constituido un medio técnico completamente
extraordinario que hizo de las ciudades de los lugares por excelencia de
aceleracion, de innovacién y de transformaciones de la produccion. Las
ciudades se han vuelto asi centros de intercambios, tanto en su espacio propio
como entre ellas, con las otras ciudades. Esta actividad corresponde a la
existencia de las ciudades como sistema de circulacion; y es sorprendente
constatar que, en civilizaciones que no tienen ninguna relacién entre ellas, se
reencuentra el mismo sistema ortogonal, en forma de «damero». Las relaciones
que permiten este esquema son lo que yo llamo la tercera dimension de la
ciudad, la dimension de «red».

Ud. acaba de describir las « invariantes » de las ciudades. Pero, jcuales
son los rasgos que los singularizan segun las culturas?



10

Algo paso en las ciudades europeas, algo que no paso ni en las ciudades del
Oriente Medio, de China o del Japén: la formacién de lo que llamamos un
«espacio publico». En Atenas, la asamblea estaba originariamente hecha del
circulo de los guerreros, desprendido de su medio en un espacio neutro en el
que se depositaba el botin y en el que se debia tomar la palabra. Si este
espacio del Bien comun ofrecié el modelo de nuestras ciudades, con sus calles
abiertas, no se le vio aparecer en otras civilizaciones. Como la del Oriente-
Medio, la ciudad china esta hecha de barrios amurallados, y las calles funcionan
solo como corredores entre bloques. Esta idea de un espacio publico abierto a
todos, algo fundamental en nuestra cultura politica, permanecié en gran medida
ajena a las ciudades de otras culturas. Ella esta ligada a nuestra filosofia: es la
idea segun la que, a la palabra autoritaria 0 magica debe suceder una palabra
debatida, contradictoria, falsable, la de la ciencia. Uno de los grandes desafios
que se le plantea hoy a las ciudades chinas o japonesas, que se occidentalizan,
es el adaptarse a este modelo sub-yacente.

Traducido por Luis Alfonso Palau, Envigado, co, noviembre 12 de 2025.



11

MARCEL HENAFF

Claude Lévi-Strauss, el pasador de sentido

Paris: Perrin, 2008

Traducido por Luis Alfonso Palau C. Medellin, julio de 2012 — Envigado, co, noviembre
de 2025



12

Para Marcel Detienne
& Kozo Watanabe

En homenaje a Claude Lévi-Strauss, con ocasion de sus cien afos



Abreviaturas de las obras de Claude Lévi-Strauss citadas en este ensayo
EEP = Las estructuras elementales del parentesco
TT = Tristes tropicos
AE = Antropologia estructural

IMM = “Introduccién a la obra de Marcel Mauss” in M. Mauss. Sociologia y
antropologia

In GC = Georges Charbonnier. Arte, Lenguaje y etnologia
TA = el Totemismo en la actualidad

PS = el Pensamiento salvaje

CC =lo Crudo y lo cocido — Mitoldgicas |

MC =de la Miel a las cenizas — Mitologicas Il

OMM = el Origen de las maneras de mesa — Mitoldgicas Il
HD = el Hombre desnudo — Mitologicas IV

AEIll = Antropologia estructural Il

VM = la Via de las ma&scaras

MD = la Mirada distante

PD = Palabras dadas

AC = la Alfarera celosa

CL =de Cerca y de lejos

HL = Historia de lince

MEL = Mirar, escuchar, leer

13



14

Presentacion
Lo que produce sentido

Lévi-Strauss ¢ pasador de sentido?. La féormula tiene por qué seducir, pero ¢es
pertinente? Se podra objetar, ¢acaso no es el sentido lo que precisamente mas falta
cuando se trata del pensamiento de este autor? Para apoyar esta duda se recordara las
observaciones prefiadas de una poética del vacio, por no hablar de un sentimiento de
la nada, que concluyen obras importantes como Tristes tréopicos? o El hombre
desnudo. Suponiendo sin embargo que el malentendido en torno al alcance de estas
paginas pueda ser disipado (mas henchidas de distancia serena que de angustia),
quedaria por demostrar que Lévi-Strauss en sus investigaciones mas técnicas nos
ofrece algo que corresponderia a lo que se entiende ordinariamente por “sentido”. Se
dira ;no es esto precisamente lo que su enfoque busca excluir en provecho de
dispositivos puramente formales? Pero supongamos de nuevo esta objecidén
descartada; aun seria necesario comprender lo que se busca al hablar de “pasador”.
¢Por qué no creador o productor? ;Qué entender por esta modesta funcidon de
intermediario, de go-between? ;Qué es lo que esto tiene que ver con esta empresa de
pensamiento? ;Como definirla? Para captar mejor su originalidad y sus promesas bien
puede ser util desbrozar —al menos sucintamente- estas cuestiones.

¢Visiones de la ausencia de sentido?

“Elyo no es digno solo de odio; no hay distancia entre un nosotros y una nada.
Y si opto finalmente por ese nosotros, aunque se reduzca a una apariencia, es que, a
menos que me destruya —acto que suprimiria las condiciones de la opcién- no tengo
mas que una eleccidén posible entre esa apariencia y nada” (TT, 418). En estas lineas
de la dltima pagina de Tristes trépicos se enuncia claramente una visién despojada de
toda ilusion sobre la posibilidad de una glorificacidn cualquiera de la aventura
humana, y sobre todo del sujeto individual. Este rebajamiento del yo le hace eco a
muchas otras anotaciones sobre el estatuto de la conciencia, cuyas pretensiones
siguen siendo infundadas, contrariamente a lo que toda una tradicién filoséfica habia
tratado de establecer. Algunas paginas anteriores de la misma obra le habia dado
crédito al budismo por haber sabido afrontar y enunciar esta dificil verdad. Es en una
modesta pagoda de bambu de un pueblo birmano, en ese espacio calmo y rustico, y
mientras observa los gestos simples de dos bonzos que realizan sus ritos, cuando se
le aparece la fuerza de la ensefianza del Buda; de ello extrae esta conviccion doctrinal:
“Todo esfuerzo por comprender destruye el objeto al cual nos hemos aferrado, en
provecho de un objeto de otra naturaleza; reclama de nuestra parte un nuevo esfuerzo,
que anula en provecho de un tercero, y asi sucesivamente hasta que alcanzamos la

2“El mundo comenzé sin el hombre y terminara sin él. Las instituciones, las costumbres y los usos, que
yo habré inventariado en el transcurso de mi vida, son la eflorescencia pasajera de una creacién en
relacién con la cual quizas no posean otro sentido que el de permitir a la humanidad cumplir alli su
papel” (TT, 417)



15

Unica presencia duradera, que es aquella donde se desvanece la distincién entre el
sentido y la ausencia de sentido: la misma de la cual partimos” (TT, 415).

A estos pensamientos les hace eco los que concluyen la tetralogia de las
Mitoldgicas. Son formulados en torno de esa afirmacion que concierne al ser humano,
a saber “de que otrora no estaba presente sobre la tierray de que no lo estara siempre,
y de que con su desaparicién ineluctable de la superficie de un planeta destinado
también a la muerte, sus labores, sus penas, sus gozos, sus esperanzasy sus obras se
volveran como si no hubiesen existido, por no haber ya conciencia ninguna que
preserve asi sea el recuerdo de aquellos movimientos efimeros, a no ser por algunos
rasgos pronto borrados de un mundo de cara en adelante impasible, verificacion
abrogada de que fueron, es decir nada” (HD, 628).

Pensadores hay, y no de los menores, que se han ofuscado con estas reflexiones
que, si se tiene todo en cuenta, enuncian verdades que deberia razonablemente
suscribir cualquiera que acepte la pertinencia de nuestro saber sobre la evolucion y
sobre el fin probable de nuestra galaxia. Se ha hablado, a propdsito de Lévi-Strauss, no
solamente de anti-humanismo, de ausencia de sentido, de formalismo, sino incluso
de nihilismo y de ateismo®. No es necesario aqui regresar sobre estas polémicas y
estos malentendidos. Es suficiente con releer las misma péaginas de las dos obras
precitadas para descubrir alli claramente algo distinto a un elogio del no-sentido. Por
ejemplo, en Tristes tropicos, el autor también escribe: “No estamos solosy no depende
de nosotros permanecer ciegos y sordos a los hombres o confesar la humanidad
exclusivamente en nosotros mismos (...) Entre la critica marxista que libera al hombre
de sus primeras cadenas (...) y la critica budista que es coronada por la Liberacién, no
hay oposicién ni contradiccién” (TT, 416). Lo que conduce a esta maxima: “Me debo a
los hombres como me debo al conocimiento” (TT, 417).

En el Hombre desnudoy en muchos otros textos*, se invoca mas de unavez una
exigencia semejante de responsabilidad. Se esta en las antipodas de todo nihilismo.
Es méas -y esto nos conduce al segundo problema- cuando el autor nos lleva al terreno
mas particular de la investigacion etnografica y evoca el alcance de su constituciéon de
la mitologia amerindia, escribe: “una obra que yo sé que esta prefiada de sentido se
reduce para otros al despliegue de una formavacia de sentido. Pero es que este sentido
esta incluido y como comprimido en elinterior del sistema. No pudiendo instalarse en
él disponiendo de lainmensa suma etnoldgica que representan las culturas indigenas
del Nuevo Mundo, se condena uno a no apreciar nada de su significacion interna; visto
desde afuera, se anula” (HD, 626). El autor ahade que los primeros en sentirse
excluidos son los filésofos en tanto que no se toman el trabajo —o rara vez lo hacen-de

3 A menudo se ha citado esta anotacion de E. Levinas: “El ateismo moderno no es la negacién de Dios,
es el indiferentismo absoluto de Tristes trdpicos. Pienso que es el libro mas ateo que se haya escrito en
nuestros dias, el libro mas desorientado y el mas desorientador” Dificil libertad, Paris, 1959, p. 249.
Ciertamente, Levinas confiere al concepto de ateismo una acepcion que le es propia; es verdad también
que Lévi-Strauss siempre reivindicd, si no una posicion atea, al menos gndstica.

4 Por ejemplo “Reflexiones sobre la libertad”, MD, cap. XXII.



16

entrar en ese mundo tan alejado de sus modos de pensar®. Pero hay mas: el sentido
del que esta saturado este universo no es una representacion general que la precederia
o la envolveria, es su inteligibilidad que se exhibe en la disposicién de las redes de
relaciones. Estas relaciones se sostienen en objetos de la experiencia vivida; su puesta
en evidencia es lo opuesto a todo formalismo. Este término exige ser mejor
comprendido.

Mas alla del formalismo

¢Qué entender exactamente por formalismo? Aplicada a las ciencias sociales,
la palabra resuena como un reproche; en desquite, parece apropiada desde que se
trate de légica y de matematicas. Para ver claro aca, se requiere ante todo precisar el
concepto de “forma”. Se puede retener bajo este término dos acepciones principales:
1/ Para comenzar forma puede ser opuesta a materia; y esto remite a la tradicion
aristotélica, la del hilemorfismo (hylé: materia; morphé: forma). La forma es entonces
concebida como un molde, un continente en el cual la materia aun indeterminada
viene a configurarse. Hablar de formas en este caso es hablar de figuras. Describir su
modo de aparecer define la tarea de una morfologia; el proceso de formacién se lo
llamara morfogénesis. Nada en todo esto indica un formalismo. 2/ Existe sin embargo
otra acepcidn de la nocidn de forma, aquella segun la cual ella se opone a contenido:
la forma designa entonces un esquema estable de relaciones entre términos, mientras
que el contenido es susceptible de variaciones. Esta oposiciéon puede concernir
diversos campos como el del derecho; se tratara en ese caso de reglas consideradas
independientemente de su aplicacién; se hablara entonces con razén de formalismo
juridico. Existe sin embargo un campo de aplicacidon mas estricto de este concepto, el
de los modelos logicos y matematicos: las relaciones entre los términos son aqui
consideradas por fuera de todo contenido. Claro que se tiene que ver aca con un puro
formalismo, y ello segun una acepcion perfectamente positiva. Se podréd hablar
también de niveles de formalizacidn en las ciencias naturales o sociales que recurren
a modelos logicos y matematicos, de la quimica a la economia, de la biologia a la
linguistica. Recordemos que Lévi-Strauss encaré la posibilidad de aplicar modelos
matematicos a dispositivos de parentesco®. Pero recordemos también que para él el
concepto de estructura no se confunde con el de forma. Es lo que enuncia
perentoriamente su critica del enfoque narrativo que hace Propp en su Morfologia del
cuento, critica formulada asi: “La forma se define por oposicion a una materia que le
es ajena; pero la estructura no tiene contenido distinto: es el contenido mismo,
aprehendido en una organizacion légica concebida como propiedad de lo real” (AE /I,
113). Lévi-Strauss reconoce que Propp habia tenido el inmenso mérito de sacar el

5“Mij analisis de los mitos de un pufado de tribus americanas, lejos de abolirlo, ha extraido mas sentido
del que reside en las insulseces y lugares comunes a que se reducen desde hace unos dos mil
quinientos afos las reflexiones de los fildsofos acerca de la mitologia, exceptuando las de Plutarco” (HD,
577).

8 En Las estructuras elementales del parentesco, se encuentra una tal aplicacion realizada sobre el
sistema Murgin (Australia) por André Weil, uno de los matematicos fundadores del grupo Bourbaki. Cfr.
EEP, cap. XIV, pp. 278-286.




17

analisis de los cuentos de los enfoques puramente genéticos o filoldgicos. Pero, al
intentar constituir una tipologia fundamentada en las solas funciones y que buscaba
definirlas independientemente de los periodos histéricos y de los medios, se ha
deshecho de los contextos. Por el contrario, el analisis estructural comienza por el
inventario preciso de los elementos empiricos que componen el léxico de los sistemas
culturales y de sus simbolismos. Un relato -mito o cuento— moviliza esos detalles en
tanto que ellos ofrecen rasgos diferenciados -y por ello mismo pertinentes— que
permiten constituir matrices contrastivas, en suma: estructuras. Esto quiere decir que
el contenido no es indiferente. Un detalle ofrecido por el relato no es arbitrario; existe
porque es congruente con otros elementos siguiendo, por ejemplo, valores de
simetria, de oposicion, de inversion. Por ejemplo, cuando un arbol es mencionado, no
sera un arbol en general, sino un arbol con rasgos precisos, cuyas propiedades son
conocidas: silueta, tamano, longevidad, tipo de hojas, a veces de frutos, de raices, sin
hablar de la oposicién doméstico/salvaje. Son tales detalles los que podrian jugar un
papel determinante en un dispositivo de homologias con otros elementos. Los
contenidos no son indiferentes porque estan siempre motivados en un contexto. Si la
estructura es pues “el contenido mismo, aprehendido en una organizacién légica”, esto
quiere decir también que, en el estudio de los mitos o en toda pesquisa etnografica, no
se podria buscar formular una gramatica antes de haber inventariado el léxico. Las dos
tareas son de hecho indisociables. El enfoque estructural que propone Lévi-Strauss no
consiste —segun una formulacidon desafortunada que a veces se encuentra¥*- en

Nv4 <Y que esta vez encuentro en un libro que infortunadamente compré, el del diletante Juan José
Sebreli, el Olvido de la Razdn, un recorrido critico por la filosofia contemporanea (sic). Barcelona:
Catedra-Random House, 2007... en donde se lee: “El estructuralismo francés se originé a fines de los
afios cincuentay comienzos de los sesenta; lo inicié Claude Lévi-Strauss, cuando adaptoé reglas (sic) de
la linguistica al ambito de la antropologia”. p. 208. “Creyo necesario, ademas, que el estructuralismo no
fuera solo una epistemologia, sino que trascendiera al plano ontoldgico; insistié en que no se trataba de
un método sino de una certeza (sic). Las leyes de la linglistica se podian aplicar al conocimiento de toda
la realidad humana... La innovacion del estructuralismo lévi-straussiano fue encontrar fundamento
cientifico para las ciencias humanas en las reglas de la linglistica. La transformaciéon de esta dltima,
junto con la semiologia y la semiética, en ciencia entre las ciencias coincidié ademas, con el llamado
‘giro linglistico’ de la filosofia analitica anglosajona. Aunque tuvieran poco en comun, la confusion
contribuy6 también al éxito de esta doctrina. Durante algunas temporadas seguir cursos de linguistica
se convirti6 en una moda (sic) insoslayable en los ambientes sofisticados. ;Qué obtuvieron los
antropodlogos, socidlogos y fildsofos de una ciencia tan formal y abstracta como la linglistica? Levi-
Strauss (p.222) deducia que todo fendmeno social, toda cultura, podia ser mirado como un sistema de
signos con una estructura especifica, como la linglistica, donde lo sincrénico predominaba sobre lo
diacroénico, el significante sobre el significado (n.42, p.406: La linglistica estructuralista llama
“significante” al simbolo que representa un concepto, al que denomina “significado” o “referente”. El
lazo que une el significado con el significante es arbitrario. Los estructuralistas més radicales afirman el
predominio del significante sobre el significado y, por lo tanto, el caracter insignificante (sic) de éste). El
lenguaje les es dado a los individuos desde su nacimiento, se transmite de generacién en generacion de
forma coercitiva, cada lengua es un circulo cerrado, con su propio cédigo, no hay lengua universal... los
lingliistas estructuralistas consideraban el lenguaje como un sistema de signos cerrado que no referian
a nada sino a si mismos. Esta concepcidon fue decisiva tanto para Lévi-Strauss como para el
postestructuralismo, el deconstruccionismo y el formalismo estético de la vanguardia. Todos ellos
enfatizaban la arbitrariedad y el convencionalismo de los signos, la subordinacién del significado al




18

“proyectar” estructuras mentales sobre el dato; consiste por el contrario, en poner en
evidencia relaciones entre elementos debidamente repertoriados, relaciones cuya
recurrenciay vinculo con otras, forman sistema; son tales relaciones las que se llaman
“estructuras”.

*k*k

El analisis estructural se da como objetivo primero observar lo que se ofrece en
la experiencia. Llama “sentido” a esta inteligibilidad que alli descubre y que sus
modelos buscan hacer legible. Porque el mundo que trata de aprehender “produce
sentido”, la tarea del observador no es la de producir interpretaciones (las que no
harian sino sumarse a las ficciones existentes) sino de reconocer ese hecho del
sentido y de obrar para sucomunicacion; por esto a ese observador se lo puede llamar
el pasador. Abordando las cuestiones de la relacion sentido/verdad, de la formacion
de los dispositivos simboélicos, de las producciones de formas plasticas, de las
transformaciones entre conjuntos, este ensayo tratara de comprender coémo Lévi-
Strauss (con una rara constancia) ha querido asumir esta labor de pasador de sentido.

significante y el olvido del referente (sic), el predominio en fin, de lo simbdlico sobre lo real (sic)... Mas
aun, el significado estaba destinado a ser insondable porque “desde sus origenes el hombre posee un
acervo integral de significantes que no sabe cémo asignar a un significado que es dado como tal sin, no
obstante, ser conocido” (p.223)”. Perdonémosle este ultimo galimatias pues, como lo hemos dicho en
todos nuestros cursos, la traductora de la “Introducciéon a la obra de Marcel Mauss”, in Sociologia y
Antropologia, (p.40) tampoco lo hizo bien. La traduccidon mas aceptable de la cita, y el analisis mas fino
de ella es sin ninguna duda la “Octava serie: de la estructura”, el de Deleuze, en la Légica del sentido,
pp.69-70: “EL hombre dispone desde su origen de una integralidad de significante que s6lo con muchas
y serias dificultades puede asignar a un significado, dado como tal sin ser por ello conocido”... el orden
significado es el de lo que puede llegar a conocerse, que no esta destinado a ser “insondable” como dice
Sebreli, sino que por el contrario exige el trabajo de ser producido por las ciencias, puesto que esta
sometido a la ley de un movimiento partes extra partes. Palau >



19

El debate sentido/verdad y el momento estructuralista.

Una antropologia “buena para pensar”

La importancia lograda por la obra de Claude Lévi-Strauss en el paisaje
filosofico francés a partir de los afos 50 representa un caso bastante raro.
Habitualmente se ve a grandes filosofias (como las de Comte o de Hegel) inspirar
investigaciones en las ciencias humanas. La reciproca no es frecuente. Sin embargo
tal fue claramente el caso de la antropologia de Lévi-Strauss. Ella ha sido de una
importancia grandisima, confesada o no, para fildsofos como Gilles Deleuze, Jacques
Derrida, Jean-Frangois Lyotard, Paul Ricceur, o tedricos que se reclaman de la
semiologia o de la critica de textos como Roland Barthes, Michel de Certeau, Gérard
Genette, Algirdas Julien Greimas, Louis Marin, o —pero menos visiblemente- para otros
fildsofos tales como Michel Foucault, Michel Serres o incluso Louis Althusser; del lado
del psicoanalisis es necesario mencionar a Jacques Lacan; y para los estudios
helénicos anadamos los trabajos de Jean-Pierre Vernant, Pierre Vidal-Naquet, Marcel
Detienne. En suma, sitoda esa generacion -y s6lo para atenernos a ella- ha podido ser
definida (segun una expresién forjada por los tedricos anglo-americanos) como post-
estructuralista, esto ha querido decir primero que ella se situaba en la herencia del
estructuralismo, incluso si pensaba superar algunos de sus presupuestos (este post
contiene pues un mas-alla en su después). Ahora bien, el estructuralismo (en Francia
principalmente) estaba ante todo encarnado por Lévi-Strauss. A este nombre, los
investigadores no dejan de adicionar los de Emile Benveniste & de Georges Dumézil.
Pero Lévi-Strauss (a diferencia de estos dos ultimos) es el unico que, luego de haber
asegurado la notoriedad del término “estructuralismo”, ha reivindicado explicita y
firmemente el concepto y los métodos, incluso si la palabra sélo la utiliza
ocasionalmente.

La novedad Lévi-Strauss y el paradigma informacional

Este impacto de la antropologia estructural sobre la filosofia es tanto mas
paraddjico cuanto que es en la busqueda de romper explicitamente con su formacion
de filésofo que Lévi-Strauss constituyd su método y definié su campo de investigacion.
El mismo explicé que fue la lectura, en 1933, de Primitive Society (1920) de R. H. Lowie
la que le produjo el deseo de descubrir esos otros mundos y esos otros modos de
pensamiento que llevan consigo las culturas tradicionales: “Mi pensamiento salia —
dice él-de esa sudacion cerrada a la que se veia reducido por la practica de la reflexion
filosofica. Llevado al aire libre, sentia que un halito nuevo lo refrescaba” (TT, 47). De
hecho, ese gran aire sera para el joven filésofo que era entonces, el de Brasil donde
permanecio entre 1935y 1938. Entre sus investigaciones sobre el parentesco, aquellas
que conciernen las formas de clasificacion y la légica de las cualidades sensibles, y
esas que tienen que ver con los mitos amerindios, es una verdadera revolucion de
meétodo la que pone a funcionar. No solamente esta aproximacion permite comprender



20

mejor el funcionamiento del pensamiento de las sociedades sin escritura sino que ella
provee medios nuevos para comprender la manera como piensan las nuestras.

¢Por qué esos trabajos de Lévi-Strauss —entre los cuales algunos son muy
técnicos- han fascinado tanto, por no decir perturbado, a los fildsofos? Si con el pasar
del tiempo, se pudiera tratar de descubrir lo que ha constituido la verdadera novedad
de esta empresa tedrica, seria preciso admitir que ella supo, muy temprano, percibir el
gran basculamiento que se operaba en el campo de las ciencias en generaly de captar
sus efectos inducidos en el de las ciencias sociales. En efecto, esta obra mas bien
percibié esos movimientos de fondo aunque no los haya formulado explicitamente.
Ella fue a la vez una camara de ecos notable y un laboratorio original. La dimensidn
relativamente no-consciente de esta aventura explica probablemente algunos de sus
lados tanteadores, pero también su audacia y su energia innovadora.

¢De qué se trataba? Para comenzar estariamos tentados a responder que Lévi-
Strauss supo afinar sus investigaciones antropoldgicas con el diapasén de nuevos
métodos desarrollados en otro lado como en linguistica, en paleontologia, en biologia,
en historia de las religiones, en estética, en légica matematica, en teoria de la
comunicacién. Estas connivencias son indiscutibles. Pero ellas se situan en un
desplazamiento méas amplio cuyo tenor y alcance importa evaluar. Los saberes que
acaban de ser mencionados tienen en comun ocuparse de lenguaje, de cddigos, de
signos, de simbolos, de formas. Ahora bien, es claramente hacia ese campo en su
conjunto que Lévi-Strauss se siente atraido desde la redaccion de su primera gran obra
sobre el parentesco. En articulos publicados por la misma época (retomados en 1958
en la Antropologia Estructural), explica cémo toma prestado principalmente de la
linguistica el modelo que le permitié repensar completamente los sistemas de
parentesco en las sociedades tradicionales. Se trata claramente de un préstamo de
modelos, no de una aplicaciéon directa de un saber sobre otro material. Pero ¢qué
significa esta predominancia de las ciencias del lenguaje y de los signos en la que se
situa la investigacion de Lévi-Strauss? ;Se habria contentado —-como muchos otros—de
tomar ese famoso giro lingliistico del que se hablé entonces? Quizas, pero entonces
seria ese propio giro cuya razén de ser entonces tendriamos que comprender.

Se sabe que, en la historia de las ciencias, la fisica siempre ha tenido un papel
central en que ella dibujaba el marco cosmoldgico de los otros saberes. Desde este
punto de vista, la modernidad cientifica nace con la fisica galileana: el universo esta
constituido por fuerzas medibles y los cuerpos que lo componen estan en relacién de
causalidad por la interaccion de esas fuerzas. Newton ampliay remata ese modelo. Sin
embargo, incluso para él, el movimiento inicial es un enigma, y requiere la hipotesis de
una causa primera divina. El sistema del mundo es un orden mecanico donde los
movimientos —que analiza la dindmica- permanecen internos a este equilibrio de
fuerzas. Es este modelo el que transformara profundamente la termodinamica al hacer
aparecer el universo como una maquina energética, o mas exactamente: como una
maquina capaz de producir movimiento al transformar, bajo la accion del fuego,
materia en energia y ello en la tensidén generada entre una fuente fria y una fuente
caliente. El universo pierde su eternidad antigua; él es un vasto proceso de
transformacion pero obtenida a un costo elevado, el de la merma entrépica. Asi como




21

las del astro solar, las energias terrestres se consumen. Nuestro universo ha tenido un
comienzo y tendra un final. Estd atravesado por la flecha del tiempo. Tiene pues una
historia; la materia va hacia la vida; lo que también quiere decir: hacia la muerte. ¢Es
esta la ultima palabra del modelo termodinamico? No, puesto que también se ve al
movimiento ir hacia la complejidad mas grande. Cuando Galileo decia que el universo
esta escrito en lengua matematica, pensaba en las relaciones de fuerza calculables
entre los cuerpos. Se comprende de aca en adelante que eso pueda decirse de la
composicién misma de todos los elementos materiales como lo muestran ya la
quimica mineraly organica, y todavia mas, la biologia molecular; la composiciéon de la
vida misma estaregulada por cddigos entre los cuales primero el codigo ADN. Después
del universo mecanico, luego del universo termodinamico, henos ante el universo
informatico, el de la complejidad de los programas que regulan la génesis de los
cuerpos, lade los sistemas vivientes, la de las sociedades animalesy humanasy, hasta
un cierto punto, la de las obras mismas de los humanos.

Son esta cosmologia, estos saberes, esta vision, los que se localizan desde
fines del siglo XIXy atodo lo largo del siglo XX. Desde este punto de vista, la emergencia
de la linglistica saussuriana se inscribe en el paradigma informacionaly hace figura de
apertura pionera; pero no es la Unica, casi independientemente Léonard Bloomsfield
prolonga este acercamiento en los EE. UU. de América mientras que se desarrollan las
escuelas de Praga, de Moscuy de Copenhague. Es todo esto lo que Lévi-Strauss hereda
cuando encuentre a Jakobson en Nueva York durante la Segunda Guerra mundial,
mientras que redacta su obra sobre el parentesco. Lo que le interesa es precisamente
poner en evidencia los modelos poco humerosos que, bajo la diversidad en apariencia
enorme de los sistemas de parentesco, organizan los vinculos de alianza, de filiaciony
de consanguinidad. Es también esta orientacién —que va hacia un modelo general de
la comunicaciéon- el que le interesa en obras como la Teoria de juegos (1944) de J. von
Neumann & O. Morgenstern, y Cibernética (1948) de N. Wiener. Fue asi mismo en
Nueva York —a donde regresa durante tres anos, justo después de la guerra— donde se
beneficia, a través de Jakobson, de los debates muy intensos e innovadores de las
conferencias Macy donde se elaboran las cuestiones y los conceptos que van a hacer
emerger los saberes de donde procederan el establecimiento de los computadores y
las investigaciones en ciencias cognitivas’.

Esta orientacidon que busca descubrir programas o modelos en las relaciones
sociales es precisamente lo que diferencia el estructuralismo de Lévi-Strauss del de
los antropdélogos britanicos y norteamericanos del periodo de entreguerras, que
hablan de estructura social como siendo el conjunto de las relaciones empiricamente
observables en el seno de los grupos. Las estructuras de las que habla Lévi-Strauss
son de un tipo completamente distinto. El designa con ello modelos, es decir
dispositivos de relaciones constantes entre términos que se determinan
diferencialmente (como lo hacen los fonemas de la lengua). Se lo habra comprendido:
la empresa de Lévi-Strauss se situa claramente en el corazén de la gran transformacion

7 Sobre esta aventura intelectual, la mejor obra disponible al dia de hoy es la de Jean-Pierre Dupuy, En
los origenes de las ciencias cognitivas, Paris: la Decouverte, 1994.



22

de los saberes que se opera en el curso del siglo XX. Su intelectualismo es indiscutible,
pero hay que situarlo en el marco del paradigma cognitivista que se estaba
constituyendo. Se comprende asi mucho mejor el lazo que se establece con Lacan. El
inconsciente del que hablaba Freud es claramente un dispositivo termodinamico, una
“caldera” psiquica, un depdsito de fuerzas en conflicto que, a través de los
simbolismos, deben abrirse una via hacia la palabra. Planteando que “el inconsciente
esta estructurado como un lenguaje” y con su “ello habla”, Lacan presupone que las
energias psiquicas estan de entrada codificadas; son cadenas significantes en las que
queda por identificar el significado indicado en el sintoma. En suma, Lacan re-traduce
a Freud para la edad de la informacién. Enuncia en términos de signos y de lenguaje lo
que Freud formulaba en términos de energias (como lo hacia Nietzsche en el mismo
momento); pero, fiel a Freud, haciendo del lenguaje mismo y de todo el orden de los
signos el lugar donde el deseo del hombre afronta su limite, se expone, y donde por su
palabra, se descubre sujeto en su mortalidad.

En torno a los afios 50-70, la fascinacion por todo lo que era signo o cédigo fue
sorprendente. Parecio incluso excesiva para quienes no percibian los envites del “giro
lingliistico”® o permanecian atentos a otras cuestiones. En efecto, el error de una cierta
semiologia fue tomar las cosas al revés; no ver o sélo retener en lo dado, signos, y tratar
de conferirles una coherencia, asi fuera artificial, mientras que se trataba —como lo
intentaban los investigadores rigurosos— de identificar en el material observado los
elementos pertinentes cuyos rasgos diferenciales forman una trama légica. Tal fue
constantemente la exigencia metodoldgica de Lévi-Strauss. Lo que hubo pues de mas
prometedor y de mas sélido en el momento estructuralista fue esa tentativa de poner
en evidencia lo que, en ciertos campos de las ciencias sociales, podian constituir
nucleos generadores de relaciones entre términos bien identificados para exhibir su
inteligibilidad; eso le ocurrié a los elementos de la lengua, a los lazos de parentesco, a
las formas plasticas o sonoras, a las figuras narrativas, a las practicas rituales, a las
modalidades del habitat o del vestido, a las actitudes del cuerpo, a las artes de la
cocinay de muchas otras expresiones de la cultura. Se comenzaba a comprender -y
esa fue y sigue siendo la belleza de la empresa— que las practicas mas humildes y las
mas descuidadas poseian su coherencia y revelaban una inteligencia refinada en su
ejercicio mas ordinario.

Lévi-Strauss es claramente el primero, en las ciencias sociales a comienzos de
los anos 50, en sostener fundamentalmente Lo siguiente: existe hoy una disciplina a la
qgue le debo lo esencial de los modelos de mi programa tedrico, es la linglistica, y mas
particularmente la fonologia estructural; el conjunto de las cuestiones relativas al
lenguaje y a los saberes sobre el hombre debe ser encarado como haciendo parte de
un proyecto mucho mas global que esta camino de formularse como una teoria general
de la comunicacion. La orientacién tedrica que se dibujé en los debates sobre la
cibernética, combinada con la metodologia perfeccionada por la linglistica
estructural de la que Jakobson era entonces el representante mas innovador,

8 De ese giro, un balance, a veces muy critico, fue propuesto por Thomas Pavel, el Espejismo lingtiistico,
Paris: Minuit, 1988; Vincent Descombes, lo Mismo y lo Otro, Madrid: Catedra, 1979.



23

constituyd indiscutiblemente el terreno en el cual el proyecto de Lévi-Strauss pudo
desarrollar potentes raices. Se trataba de nuevas herramientas de investigacion y de
un nuevo horizonte de pensamiento. Pero no era filosofia, o no al menos en el sentido
estricto que reivindica esa disciplina.

No se requiere ser etnélogo veterano, a lo sumo viajero curioso y observador
atento de las instituciones, para comprender que toda disciplina (ademas de los
objetos de saber, de los conceptos y de los métodos) prospera institucionalmente por
la valorizacion de referencias (autores, revistas, lugares), por la produccion de un
idioma, por la secrecion de un tono que varia segun las épocas, los paises y las
escuelas. Se esta ahiono se esta ahi. En lo que concierne a la filosofia de estilo francés
de los afos 40-60, y a pesar de la diversidad de los enfoques®, evidentemente Lévi-
Strauss ya no estaba ahi. En cuyo caso (y esta es otra leccidon que retiene el viajero)
mas vale regresar con los suyos con la seducciéon y el derecho a la hospitalidad que
confiere el estatus de extranjero, que ser un miembro mal aceptado de la tribu. Entodo
caso, Lévi-Strauss —con un sentido muy seguro de los riesgos del terreno—- escogio ora
distanciarse explicitamente de la disciplina filosofica, ora atrincherarse tras una
confesién hiperbdlica de ignorancia cada vez que los fildsofos le reclamaban
aclaraciones de las que no estaba seguro de dominar las férmulas convenidas. Es
preciso aplaudir y respetar esta prudencia, y no tratar de forzar la mano al
antropoélogo para convencerlo de que él seguia siendo —a pesar de él, a pesar de todo-
un filésofo sin saberlo. En desquite, asi como en su obra se evidencia ese estrato del
pensamiento salvaje cuya actividad perdura plenamente en el corazén de las esferas
donde triunfa la razén moderna, asi mismo, mas alla de la disciplina consagrada con
el nombre de filosofia, queda abierto para todos una tarea de pensamiento que
trasciende los territorios separados del conocimiento.

Esa tarea nunca aparece mejor que en las razones que han alejado a Lévi-
Strauss de la filosofia, al menos de la que le fue ensefada en la Sorbona en los afnos
20; las enuncia al comienzo de Tristes Tropicos. Son de dos érdenes: 1. caracter
gratuito de argumentaciones que se ejercian sobre objetos sin envite; 2. privilegio
desmesurado concedido a la conciencia como criterio de evaluacién de lo verdadero.
Se hubiera podido suponer que, contra estas dos insuficiencias, Lévi-Strauss disponia
de algunos recursos serios. Por ejemplo, hubiera podido continuar por la via del
marxismo al que él habia consagrado su memoria de maestria’. Se hubiera podido

9 Se podria anotar que ademas de una corriente espiritualista ain muy importante, y una filosofia de las
ciencias original (salida de Brunschvicg & Duhem), los que dominan la disciplina son los herederos del
bergsonismo que a su vez se enfrentan a los neo-kantianos; se ve también emerger los nuevos lectores
de un Hegel redescubierto gracias a Alexandre Kojéve, luego Jean Hyppolite; pero sobre todo uno ve
coémo se forma una potente corriente fenomenoldgica con Sartre & Merleau-Ponty primero, luego con
Emmanuel Levinas & Paul Ricoeur.

0 “No tengo una filosofia en la que valga la pena parar mientes, aparte de unas cuantas convicciones
rasticas...” (HD, 576).

" “La lectura de Marx me arrebatd tanto mas cuanto que a través de ese gran pensamiento tomaba
contacto por primera vez con la corriente filoséfica que va de Kant a Hegel; todo un mundo se me
revelaba. Desde entonces, este fervor nunca se vio contrariado y rara vez me pongo a desentrafiar un



24

también orientar hacia el psicoanalisis puesto que Freud le habia permitido —dice él-
descubrir una racionalidad mas amplia, la de un orden significante, mas alla de las
ilusiones de la conciencia’™. Otra salida posible: si hubiera sido germanizante como
Sartre, Merleau-Ponty, Aron o Ricoeur, hubiera podido tener acceso a textos entonces
no traducidos de Brentano y de Husserl que muestran que la conciencia es siempre
intencional, es decir: conciencia de algo; por tanto, por definicion, girada hacia lo otro
de si. Pero él se encontrd con que lecturas—como la de Lowie- o circunstancias—como
la oferta de ensefiar en Brasil- o en fin, dice él, un giro de espiritu’®, han decidido la
eleccion: fue la etnologia. Queda lo esencial en este destino: es una exigencia de dar
una verdadera sustancia al saber la que aleja a Lévi-Strauss de una cierta filosofia. Y
dado que su trabajo etnografico y su reflexion antropoldgica son de una tal riqueza
sustancial, por ello han encontrado en él tanta materia de reflexién. Se presenta en él
una exigencia muy fuerte de captar los contenidos de la experiencia colectiva. Pero lo
que sorprende o seduce es ante todo el método de acceso, a saber el analisis
estructural; es también la hipdtesis de que el pensamiento no se juega necesariamente
en el discurso (incluso en el que se dice filoséfico) sino en las expresiones mismas de
la_cultura: ritos, relatos, realizaciones plasticas o0 sonoras, y muchas otras
producciones. Tal es este “pensamiento salvaje” que, de manera inesperada, se
presentaba a los filésofos y los convidaba a volver a ver de arriba abajo la manera
misma de encarar el estatuto de su propio discurso, e incluso de su disciplina. Se
puede pues decir, imitando para ello una de las férmulas mas conocidas de Lévi-
Strauss, que su antropologia aparecid decididamente como “buena para pensar”. Aun
es necesario precisar lo que motivd un interés tan profundo, y tan duradero, en los
fildsofos, incluso —o0 a veces sobre todo- en los que fueron mas reservados con
respecto al estructuralismo. Pues ese interés no tenia que ver con una curiosidad por
un saber que se podia suponer portador de exotismo; se trataba mas bien de un recodo
en la renovacioén de los saberes sobre el hombre del que esta antropologia no era sino
una componente, pero una componente ejemplar.

La antropologia estructural u otra articulacién sentido-verdad

La naturaleza de lo verdadero se transparenta en el cuidado que pone en ocultarse.
Lévi-Strauss (7T, 61)

Lo que entre los lectores de los textos de antropologia de Lévi-Strauss provoco
elchoqueydesatd el movimiento de interés tedrico, no fueron ante todo las referencias
(entonces muy nuevas) a la cibernética y al paradigma de la comunicacion. Los

problema de sociologia o de etnologia sin vivificar mi reflexion previamente con algunas paginas del 718
Brumario de Luis Bonaparte o de la Critica de la economia politica” (TT, 45).

2 Dice él que con Freud descubre que son “precisamente las conductas en apariencia mas afectivas,
las operaciones menos racionales, las manifestaciones declaradas como preldgicas, las que son al
mismo tiempo las mas significantes” (TT, 43).

3 Lévi-Strauss habla incluso a propdsito de la etnografia de una “afinidad de estructura entre las
civilizaciones que estudia y la de mi propio pensamiento (...) tengo la inteligencia neolitica” (TT, 41). Y
afiade mas adelante: “Como la matematica o la musica, la etnografia constituye una de esas raras
vocaciones auténticas. Uno puede descubrirla en si mismo, aunque no se la hayan ensefiado” (7T, 43).



25

fildsofos —al menos en Francia— estaban en su gran mayoria formados en una tradicion
y una atmoésfera que los hacia impermeables a tales consideraciones. Se puede mas
bien suponer que es la operacién por la cual, de una manera original, la cuestion del
sentido se encontr¢ articulada aqui con la de la verdad. Lo que entonces hace posible
esta articulaciéon en el plano conceptual es la nocién de estructura y, en el plano
metodolégico, es la forma de aproximacion de los hechos de lengua y de cultura
propuesta por el analisis estructural.

¢Qué queremos comprender por la distincion entre verdad y sentido™? Ella se
asimila a aquella, frecuentemente hecha en filosofia desde comienzos del siglo XIX,
entre un modelo clasicoy un modelo romantico. Esta formulacion remite por una parte
al racionalismo del siglo XVII (que en Francia sobre todo se llama “época clasica”) y,
por el otro, a la filosofia de la cultura que se desarrollé en Alemania en la época
romantica con Schleiermacher, Schlegel, Herder, Hegel y sus sucesores
(paradodjicamente es Nietzsche el que, a través de Burckhardt, hereda de esta tradicion
y la radicaliza en una direccién inédita). Esta oposicion recorta de hecho aquella mas
familiar, y desde hace tanto tiempo establecida, entre la filosofia especulativa por un
lado Yy, por el otro, la tradicidon hermenéutica.

Se puede llamar especulativa a una forma de pensamiento por la cual el
objetivo del proceder filosofico es el de establecer criterios de validez del juicio, por
tanto de definir conceptos y procedimientos de razonamiento susceptibles de
fundamentar una particién entre juicios verdaderos y juicios falsos. Las cuestiones
ontolégicas quedan entonces aca suspendidas a los criterios ldgicos. La cuestion de
la verdad se presenta acd esencialmente como una cuestidon de validez de los
enunciados: eleccidn de los axiomas, enunciado de los principios, coherencia de las
proposiciones. Se comprende que un tal pensamiento se presente como un
racionalismo estricto y considera a las matematicas como pudiendo ofrecerle los
mejores modelos a su andadura. Este tipo de filosofia ha sido la de una tradicién
dominante en registros tan diferentes como los que representan por ejemplo
Aristdteles, Descartes, Spinoza, Leibniz, Hume, Kant. La filosofia toma aca en general
la forma del tratado, y la exposicién es la de la argumentacion deductiva.

Se puede llamar hermenéutica al pensamiento que plantea la cuestion del
sentido como previa a la cuestién de la verdad o como constituyendo su via de acceso.
¢(Qué hay que decir? Esto esencialmente: que para esta tradicion la verdad se
manifiesta o se experimenta en figuras (como la del sabio presocratico o del profeta
biblico) o en acontecimientos que son otras tantas experiencias comprendidas como
mensajes de un remitente a un destinatario. Captar ese mensaje es comprender su
intencién. Ahora bien, esto consiste en percibir su sentido, pero es también reconocer
la objetividad propia, es decir la verdad: algo ha sido dicho o significado para todos y
cada uno a través de una historia compartida. Pero la idea de verdad aqui se refiere
mas al proceso de revelacion de lo oculto que al procedimiento de refutacion de lo

14 Es claro que esta oposicion no recorta directamente la que hace Frege entre sentido y referencia (o
denotacidn), y que concierne al estatuto légico de la proposicidn. Pero precisamente esta serd una de
las ambiciones de la fenomenologia: integrar esta oposicidon en una acepciéon mas amplia del sentido
dado en la experiencia, con una referencia como la que testimonia de la verdad del ser.



26

falso. Ella tiene que ver con lo alético —con el develamiento— mas bien que con la
légica. La tradicion hermenéutica se ha desarrollado desde la antigliedad, tanto en los
circulos religiosos (hermeneia remite a Hermes, el dios de los mensajes) como mas
tarde, de forma mas importante, en la teologia cristiana. La razén de esta diferencia es
bastante comprensible: la filosofia especula a partir de principios y de requisitos
propuestos como universales, y que presuponen facultades comunes del espiritu, o
constantes de la naturaleza humana. No esta concernida -sélo a titulo de casos
ejemplares— por los datos de la historiay los de la cultura. Estos son por el contrario la
materia privilegiada de la reflexidon para el pensamiento hermenéutico; ella considera
pues como esenciales acontecimientos, ritos, simbolos, que conllevan de modo
envuelto el sentido de una historia. Asi procede la exégesis biblica; se trata de captar
una verdad a través de los personajes y sus gestos, a través de los cantos o de las
compilaciones de sentencias, através de los logros o de las pruebas de un pueblo. Esta
verdad, que no esta inicialmente referida a un saber del mundo sino a la
comprehension y meditacién sobre el sentido de un destino, aparece como la
intencién divina manifestada en el mundo de los hombres, como un mensaje por
descifrar en los signos escogidos por Dios. Tal es el descubrimiento perturbador de
Pascal, haciendo por si mismo el trayecto de retorno de la verdad de la ciencia hacia la
del destino cristiano: “Dios de Abraham, Dios de Isaac, Dios de Jacob, no de fildsofos
y de cientificos” (Memorial). Esta reaccion pascaliana indica un corte que la filosofia
“clasica” no puede superar. Tratar de lograrlo sera precisamente el programa del
pensamiento “romantico”.

Pues evidentemente que es un cambio importante en filosofia cuando aparecen
pensadores que comienzan a sostener que la cuestion de la verdad es también una
cuestién del sentido —cifra de figuras ligadas a relatos y a tradiciones-y afirman, como
Hegel, que el Absoluto se realiza como Historia. La cuestion de la verdad como objeto
deljuicio queda entonces aca suspendida a la de la verdad como realizacién temporal
de lo absoluto. Desde entonces no se podria decir simplemente que la verdad es; es
menester decir que ella adviene porque el concepto mismo es movimiento de la
mediaciodn, esencia que se revela efectuandose. La cuestion de la verdad se vuelve la
de la realizacién del sentido en figuras contingentes —pero ejemplares— y en
expresiones de la cultura. La verdad no existe sino como resultado. Desde este punto
de vista la escatologia marxista hace la relacion mas manifiesta: la cuestion de la
verdad se plantea en definitiva como la del sentido de la historia; ya no como Espiritu
absoluto sino como movimiento de la emancipacion de la humanidad por medio de la
accion de una clase social determinada declarada portadora del destino de todos. Es
verdad lo que hace a este movimiento posible. La filosofia no puede desde entonces
pretender juzgar la historia; ella misma es un hecho histérico. Aqui interviene un
elemento nuevo con respecto a Hegel, a saber: que la manera clasica de plantear la
cuestion de laverdad tiende de aca en adelante a ser considerada no solamente como
limitada, “raciocinante”, sino que ella puede sobre todo ser denunciada como
instrumento de ocultamiento de la realidad verdadera. Emerge asi una nueva figura del
pensamiento: la de la sospecha con respecto a la filosofia en tanto que tal, y esto
desde sus origenes. Sospecha de una manipulacién de la idea misma de verdad. Por



27

esto las relaciones dificiles y a menudo conflictivas entre las ciencias exactas y el
marxismo para el que no hay neutralidad de lo verdadero; de aca esa pregunta
iconoclasta: ¢a quién le aprovecha el modo neutralizador de plantear la “verdad” de
las ciencias? Es necesario pues repensar los fundamentos de la ciencia en funcion del
programa de emancipacion. Se trata de saber quién decide los criterios de verdad.
¢:Qué potencias disponen de ellos? No estamos lejos de las interrogaciones de
Nietzsche: ¢quién esy qué quiere el que quiere lo verdadero? ;Qué fuerzas trabajan los
signos y los producen? Es entonces la relacion remitente-destinatario la que se
cuestiona. Parece que se esta ya muy lejos de ahora en adelante de la tentativa
hegeliana de integracion del sentido (de las figuras) en la verdad (del Espiritu). Sin
embargo, en términos de modelo se esta exactamente en su surco. Pues es aun
siguiendo el movimiento temporal de la relacion sentido/verdad que Freud concibe la
cura. La verdad es Bearbeitung: ella es lo que trabaja la experiencia temporal de un
sujeto sometido a la presidén de un deseo inconfesable o de un trauma reprimido. El
acceso al reconocimiento de si es el movimiento complejo de la verdad en el sujeto al
que le corresponde liberarse de un estado de dependencia y de desconocimiento
definido como orden inconsciente de las pulsiones. “Wo Es war, soll Ich werden”,
“Donde estaba ‘Ello’, ‘Yo’ debo advenir”; la verdad es ese movimiento de emancipacion
en el sujeto mismo; ella es su actualizacion como libertad. Tal seria la historia de todo
sujeto. Con Freud se encuentra confirmado en el plano de un método de curay de una
teoria del sujeto, el principio hegeliano y mas generalmente romantico de una
realizacién de lo verdadero en el tiempo; pero aqui el asunto se presenta como una
serie de sucesos contingente, pues lo verdadero no preexiste a su devenir; se
constituye temporalmente; sélo se lo conoce al término del proceso.

Sin embargo esta contingencia hace parte del presupuesto teleoldgico. El
sentido sobreviene; no es lo que orienta el movimiento. Comprender la cuestion de la
verdad a partir de la del sentido no tiene pues ya que ver solamente con la tradicién
“romantica”. Esta abrid la via a una fusiéon del concepto y de la figura, de la idea y del
acontecimiento, de lo universal y de lo contingente. Es claramente asi como han
podido prosperar las filosofias radicales de una critica de la historia (Marx), de una
critica del sujeto (Freud) y de una critica de la verdad (Nietzsche); estos tres
“pensamientos de la sospecha” (como los llama precisamente Ricoeur) podian
desembocar en un profundo relativismo. Es a esta amenaza a la que la fenomenologia
pareci6 entonces ofrecer una potente réplica.

La respuesta de la fenomenologia

Lafenomenologia apareci6 en efecto como una tentativa muy nueva para hacer
concebible la emergencia de un campo trascendental a partir de la experiencia del
sujeto captado en su mundo inmediato. Se trataba de remontar de las condiciones de
la experiencia del sentido a las de la afirmacién logica, luego ontoldgica, de lo
verdadero. La fenomenologia parece pues poder ofrecer una salida al dilema
sentido/verdad vy, por alli, hacer posible pensar la experiencia —como en el ultimo
Husserl, y mas claramente en Merleau-Ponty— comprendida alli la de la historia (y de
sus conflictos), de la cultura y del sujeto, restituyéndole al pensamiento la exigencia



28

de enunciar los criterios de verdad. De nuevo se hizo pensable la relacién de la
experiencia histdrica y subjetiva con los saberes exactos (matematicas, ciencias de la
naturaleza) y la puesta en perspectiva de éstos en el horizonte del ser. Tras los pasos
de Sartre y sobre todo de Merleau-Ponty, una corriente muy amplia de la filosofia
francesa de post-guerra se orientaba claramente por esta via de investigacion que
renovaba el dialogo con la filosofia especulativa (en Gran Bretafiay en los EE. UU. la
fenomenologia se mostraba igualmente capaz de entrar en dialogo con la filosofia
analitica ya bien instalada). La fenomenologia parecia finalmente poder ofrecer el
terreno de los encuentros y de las sintesis.

Ella se presenté como el proceder filos6fico que, mas que ningln otro antes de
él, se proponia plantear la cuestion de la verdad a partir de la experiencia del sentido.
Desde este punto de vista el concepto decisivo es el de intencionalidad. Pero cuando
Husserl enuncia, siguiendo a Franz Brentano, que toda conciencia es conciencia de
algo, entiende no solamente que toda conciencia solo sabe de si misma por fuera de
si, pero también que toda cosa esta ahi para una conciencia. Una tal relacion se la
llama sentido. Husserl explica que la conciencia busca el objeto que ella no es, y que
pertenece a una objetividad —Gegenstandlichkeit— pero el objeto mismo no es tal sino
porque él esta “enfrentado” por la conciencia; es ella la que reconoce su “sentido de
ser” (Seinsinn). Este sentido no es una vivencia singular e incomunicable. Se trata
precisamente de lo que, en la relacidon intencional, es reconocible por toda
consciencia.

Esta universalidad es lo que conecta la cuestion del sentido y la de la verdad.
Pero esta verdad no es la de la aproximacidén objetivista; ella enuncia, siguiendo el
ejemplo que da Husserl, que el cubo verdadero es el definido por la geometria con sus
seis caras estrictamente iguales. De hecho, la experiencia que tengo del cubo es la de
un volumen del que nunca percibo todas las caras al mismo tiempo; mas aun, sélo las
apercibo siguiendo una deformacion de perspectiva. Mi visién procede por perfiles
sucesivos. Veo sin embargo claramente un cubo y capto su naturaleza geométrica
propia. El sentido que tengo de él no contradice la definicidn objetiva; pero conduce a
una verdad mas profunda, la de una experiencia del mundo, de una anterioridad de lo
dado, que precede todo saber objetivo. Siguiendo este enfoque, Heidegger llegara a
plantear la cuestion del sentido del ser como la cuestidon que abre la de su verdad
segun la acepcion griega, es decir de su develamiento.

Pero en el caso de lafenomenologia francesa las cosas tomaran un giro un poco
diferente debido a las posiciones enunciadas por Sartre en El ser y la nada. Frente a la
oposicion tajante que él hace entre en-si'y para-si, entre la cosa que no tiene ningun
sentido y la conciencia que es la Unica que se lo confiere, Merleau-Ponty comprende
la necesidad de sefialar mediaciones, de definir un entre-dos, o como él lo dice: un
“inter-mundo”. Hay que pensar la encarnacién del espiritu; y simultdneamente, es
necesario concebir la inteligibilidad del mundo natural. Ahora bien, entre dos esta el
cuerpo, micuerpo. No es cualquier cuerpo; es el cuerpo de un ser intencional. Aunque
el acto fundador no es un “yo pienso”, si un “yo percibo”. Este percipio incluye en si el
“yo pienso”, pero también un “yo siento”, “yo existo”, “yo vivo en el mundo”, “estoy con
otros”. El cuerpo entrelaza en él la conciencia que enfrenta el mundo y al mundo que



29

se da como cargado de sentido: “La experiencia de una cosa real no puede ser
explicada por la accién de esta cosa sobre mi espiritu; la Unica manera para una cosa
de actuar sobre un espiritu es ofrecerle un sentido, manifestarse a él, constituirse
delante de él en sus articulaciones inteligibles”'®. El en-si opaco de Sartre no podria
ser destituido mas claramente.

En este punto, Merleau-Ponty empuja la fenomenologia husserliana tan lejos
como es posible. ;Cual es este sentido que el mundo puede ofrecer si el sentido sélo
aparece para una conciencia? Merleau-Ponty llega hasta decir que las perspectivas o
los perfiles segun los cuales yo apercibo un objeto hacen parte de él. Es necesario sin
duda atreverse a esta paradoja para evitar con ello una mas grande que seria la de
suponer que el mundo lleva en si un sentido, cuando se sostiene que él sélo tiene
sentido para un serintencional. Decididamente hace falta una mediacidn en este inter-
mundo. No basta con situarla en el cuerpo si este sigue siendo una caja negray si la
articulacion en él es simplemente postulada sin ser demostrada. Este eslabdn faltante
es precisamente el que, hacia mediados de los anos 50, Merleau-Ponty comienza a
encontrar en la linguisticay la antropologia estructurales. Pero antes de que lleguemos
a este recodo del camino, es necesario recordar que existia otra alternativa: la que
ofrece la hermenéutica, disciplina entonces muy préxima de la fenomenologia. ¢ Por
qué no haber recurrido a sus servicios?

La respuesta de la hermenéutica

Suponiendo en efecto que el proceder fenomenolégico haya aparecido como
demasiado dominado por un pensamiento del sujeto constituyente, se podia pensar
que una hermenéutica renovada que se propusiera una reflexion desde las
mediaciones de la historia y las producciones de la cultura, debia estar en capacidad
de responder a la exigencia de una mas grande objetividad o de un reequilibrio a partir
del polo del mundo dado. Indiscutiblemente una tal hermenéutica ofrecia las
herramientas de andlisis mas finas y las méas seguras para abordar las producciones
del espiritu: obras, textos, instituciones. Necesitaremos pues comprender lo que los
fildsofos han buscado pedirle al enfoque estructural que no les fuera ya ofrecido por la
hermenéutica.

Esta disciplina tal como habia sido definida por Wilhem Dilthey pertenece a una
tradicion principalmente alemana que se remonta a F. D. E. Schleiermacher. La
filosofia francesa habia permanecido relativamente indiferente a ese tipo de
pensamiento. Pero en la inmediata post-guerra el pensamiento de Dilthey' es

S Merleau-Ponty (1942). La estructura del comportamiento. Buenos Aires: Hachette, 1957. p. 215
<subraya Henaff>.

'8 La principal obra de Dilthey entonces disponible en francés era: Introduccién al estudio de las ciencias
humanas (1883), Paris: PUF, 1942;

Ediciény traducciones para la editorial Fondo de Cultura Econédmica (México), 1944-1963.

Vol. 1 Introduccidn a las ciencias del espiritu, 1944.

Vol. 2 Hombre y mundo en los siglos XVIy XVIl, 1944.

Vol. 3 De Leibniz a Goethe, 1945.

Vol. 4 Vida y poesia, 1945.



30

descubierto al mismo tiempo que la fenomenologia de Husserl, que la ontologia de
Heidegger, luego la de Gadamer. Indiscutiblemente es la obra de Paul Ricoeur la que
ha representado en Francia su expresion mas rigurosa y la mas innovadora.

La distincién que a comienzos del siglo XX habia propuesto entre explicar y
comprender se vuelve una especie de referente obligado del debate tedrico en las
ciencias sociales.

Explicar constituye la tarea propia de las ciencias de la naturaleza, las que
enfrentan y deben buscar la objetividad. Esta esta asegurada por la separacion de
principio que existe entre el observador y la cosa observada. No hay empatia posible
entre los dos polos. La vista singular debe ser excluida del resultado. Cualquiera seala
realidad de los estados psiquicos que acompanan las etapas de la demostracién, nada
de eso puede entrar en la ecuacidn, ni puede constituir un parametro del saber.

Comprender, segun Dilthey, designa en desquite el proyecto propio de las
ciencias del espiritu —las Geistwissenschaften— que conciernen todos los saberes que
tienen que ver con el hombre y sus expresionesyy, en primer lugar, con la historia. Aqui,
a diferencia de las ciencias de la naturaleza, el objeto de saber es él mismo un sujeto
dotado de unavida psiquica. Desde este punto de vista, Dilthey se situa resueltamente
en una perspectiva individualista. Lo que él entiende por ciencias del espiritu no tiene
en efecto nada que ver con el espiritu objetivo hegeliano; se trata del espiritu como
facultad, incluso si él sélo es aprensible a través de sus expresiones: signos, obras,
textos. Desde este punto de vista, Dilthey confirma su ruptura con la hermenéutica
romantica. Su proyecto no es oponer la fuerza intuitiva de la comprensiéon al
razonamiento objetivo de la explicaciéon. Por el contrario él busca establecer que la
tarea de comprender debe realizarse siguiendo un rigor y una objetividad tan grandes
como la de explicar. Ahora bien, este rigor exige ante todo que se tome en cuenta el
hecho de que un saber que se dedica al hombre tal como él es captado en sus obras,
implica una proximidad entre el sujeto cognoscente y el objeto conocido. La
comprensién remite a esa copertenencia y es ello lo que abre el campo del sentido.
Pero el rigor supone igualmente un método que garantice una objetividad; tal es la
exigencia de verdad que se da el trabajo de interpretacidon. El ejemplo candnico de ello
esta dado por los métodos precisos de establecimiento y de discusion de los textos
puestos a punto por la filologia. Sin embargo, mas alla del caso privilegiado de los
textos, son concernidas todas las formas de expresion de la cultura en su movimiento
temporal, es decir en lo que Dilthey llama la “vida” (Leben). Ya no la vida en el sentido

Vol. 5 Hegel y el idealismo, 1944.

Vol. 6 Psicologia y teoria del conocimiento, 1945.

Vol. 7 El mundo histérico, 1944.

Vol. 8 Teoria de la concepcidn del mundo, 1945

Vol. 9 Literatura y fantasia, 1963.

Otras traducciones: Teoria de las concepciones del mundo, Revista de Occidente, Barcelona 1944.
Historia de la Filosofia, Fondo de Cultura Econémica, México 1951.

Introduccién a las ciencias del espiritu: ensayo de una fundamentacion del estudio de la sociedad y de
la historia, Revista de Occidente, Madrid 1956.

La gran musica de Bach, Taurus, Madrid 1963.

Critica de la razén histérica, Peninsula, Barcelona 1986.



31

de la hermenéutica romantica y de la Lebensphilosophie, sino una vida que por si
misma se organiza, se estructura, se objetiva, se deposita en las obras. La vida se
escribe de alguna manera en la diversidad de las producciones de la cultura y, por ahi
mismo, ofrece un sentido que hay que “leer”. Puede ser objeto de una interpretacion
por que ella es ya significacién. En resumen, la vida, de una cierta manera, es ya
espiritu. Pero expresarse asi ¢no es un regreso inconfesable a Hegel? Dilthey percibe
bien la posible objecidony a ellaresponde presentando su proceder como teniendo que
ver con una via de encuentro con Husserl para quien el sentido se ofrece ya en la
experiencia que nos corresponde describir. Pero afirmar esto es también alejarse de
una problematica del sujeto constituyente. Comprender no solamente es dar un
sentido, es captar un sentido dado. Merleau-Ponty no cesa de mostrarlo a todo lo largo
de la Fenomenologia de la percepcidon. Ahora bien ¢no es esto precisamente lo que
sostienen los enfoques estructurales en algunas disciplinas emergentes —en primer
lugar la linglistica— y de manera mucho mas rigurosa y documentada? Es lo que el
principal representante de la corriente hermenéutica en Francia, Paul Ricoeur,
comprendié bien pronto; él muestra que aprecia claramente la apuesta cuando
escribe: “El lenguaje es un objeto para una ciencia empirica” (...) “La conquista del
punto de vista estructural es seguramente una conquista de la cientificidad. Al
constituir el objeto lingliistico como objeto auténomo, la linguistica se constituye ella
misma como ciencia”'’. Ricoeur precisa a propésito de los primeros trabajos de
Merleau-Ponty: “el hecho de que la nocidn de lengua, en tanto que sistema auténomo
no se haya tenido en consideracién, pesa fuertemente en esta fenomenologia de la
palabra”'®, y afnade mas adelante: “es a través y por medio de una linglistica de la
lengua que una fenomenologia de la palabra es posible actualmente. Su recurso al
proceso de ‘sedimentacion’ la lleva del lado de la vieja nocidn psicolédgica de habitus,
de poder adquirido, y el hecho estructural en tanto que tal se malogra”.

En todo caso, tal es la conviccién que comienza a difundirse entre toda una
nueva generacion de fildsofos formados primero en la fenomenologia y que habrian,
ora de transformarla, ora de alejarse de ella para formar el grueso de la corriente
senalada antes como “postestructuralista”. Este descubrimiento para los filésofos
puede resumirse en esto: la palabra del sujeto que habla no es posible —no puede
formarse ni entenderse- sino porgue es llevada por el sistema de la lengua, sistema
autébnomo de determinaciones materiales y de reglas de formacién fonolégicas,
morfematicasy sintacticas. En breve: hay un dispositivo objetivo de formas lingliisticas
que precede y hace posible toda palabra individual.

17 “La estructura, la palabra, el acontecimiento” (1967) in El conflicto de las interpretaciones. Buenos
Aires: Fondo de cultura econdmica, 2003. pp. 82 y 84. Ver también “Estructura y hermenéutica”, ibid.,
pp. 31-63.

8 Ricoeur, “la Cuestion del sujeto; el desafio de la semiologia” in El conflicto de ..., op. cit., p. 245.

9 Ibid., p. 248.



32

El avance estructuralista: lingliistica y antropologia

Captar un sentido ya dado era sin embargo una clara exigencia de Merleau-
Ponty; la de definir mejor “este inter-mundo que llamamos historia, simbolismo,
verdad por hacerse”?°, y que él opone al dualismo sartreano de los hombres y de las
cosas. Pero era preciso ir mas lejos. También es como un reproche posible dirigido a
Dilthey y que se puede leer en esa anotacidon enunciada en su leccién inaugural en el
College de France: “Luego de que uno ha prescindido del recurso al Espiritu objetivo
hegeliano, cdémo evitar el dilema de la existencia como cosa y de la existencia como
conciencia, como comprender ese sentido generalizado que se arrastra en las formas
histéricas y en la historia toda entera, que no es el pensamiento de ningun cogito y que
los solicitatodos”?'. En este punto, una pregunta crucial se le plantea al fenomendlogo:
¢qué queda de la conciencia intencional a nivel de los hechos de cultura? O bien sélo
hay sentido porque en definitiva las obras, las instituciones son reconocidasy queridas
por un sujeto; ellas se ofrecen entonces al desciframiento del historiador o del
hermeneuta que pueden realizar una reapropiacion; o bien ese sentido que se produce
“como pensamiento de ningun cogito” no tiene ninguna necesidad de estar “en la mira”
de ninguna conciencia para ser. Pero ;cémo concebir esta autonomia significante de
una totalidad anterior al sujeto por fuera de toda hipdtesis teleolégica, es decir sin
suponer una potencia —asi sea impersonal- capaz de producir su orden? Esta
racionalidad objetiva reconocida desde hace tiempos en el universo fisico ¢podia ser
afirmada con respecto a las producciones de la cultura? ¢y por tanto en las ciencias
sociales? ;habria al menos alguna regién de la actividad humana donde esto podria
constatarse? La respuesta del ultimo Merleau-Ponty es si, se lo puede verificar en el
caso de lalenguataly como Saussure renové su analisis. Una tal afirmacién constituye
un confin que Merleau-Ponty apenas pudo esbozar. Ello aparece claramente en los
ultimos textos publicados mientras estaba vivo (especialmente en Signos). Ante este
descubrimiento, él no duda en enfrentar una transformacién mas amplia: “La teoria del
signo, tal como la lingliistica la elabora, implica quizas una teoria del sentido histérico
gue pasa por encima de la alternativa de las cosas y de las consciencias”®. Y afade
mas adelante: “Hay aca una racionalidad en la contingencia, una légica vivida, una
autoconstitucion de la que precisamente tenemos necesidad para comprender en
historia la unién de la contingencia y del sentido, y Saussure muy bien podria haber
esquematizado una nueva filosofia de la historia”?®. Quizas sea pedirle mucho a la
linguistica, pero esta peticion audaz da una idea de la espera. Precisamos pues
plantearnos esta pregunta: ;qué ofrecia tan novedoso la linguistica estructural -y con
ella la antropologia de Lévi-Strauss que va a explotar sus modelos— que pudiese forzar
a la fenomenologia y a la hermenéutica a reconfigurar, por no decir: a redefinir, la
relacién sentido/verdad?

20 Merleau-Ponty. Las aventuras de la dialéctica. Buenos Aires: la Pléyade, 1974. p. 226.
21 Merleau-Ponty. Elogio de la filosofia. Buenos Aires: Nueva Vision, 2006. p. 85.

22 |pid., p. 87.

2 |pid., p. 88.



33

El descubrimiento de la linglistica estructural le ensend a los filésofos que la
expresion y la comprension de la palabra sélo son posibles porque, a un nivel mas
profundo, las formas de integracién fonéticas, morfematicas, sintacticas, son
producidas y reconocidas por los interlocutores de manera espontanea (o si se
prefiere: no-consciente). En resumen, como lo habian demostrado los grandes
precursores gque fueron Saussure y Trubetzkoy (seguidos por Jakobson, Benveniste,
Hjelmslev, luego Chomskyy muchos otros), quedaba establecido de ahora en adelante
gue, bajo la palabra viva (segun una expresioén familiar a los fenomendélogos), y
haciéndola posible, se encuentra siempre presente e implicito el dispositivo formal de
la lengua, como totalidad virtual de las relaciones diferenciales y de los elementos
formadores sin los cuales ningun discurso sensato podria ser materialmente ni decible
ni_audible. El estudio de este funcionamiento auténomo es el objeto de un saber
empirico comparable al de las ciencias de la naturaleza. En otros términos, el sentido
solo es posible por la existencia, a un nivel no conciente, de un proceso objetivo de
diferenciacion, y por la existencia de un sistema de relaciones y de reglas de
transformacién donde la conciencia no tiene nada que hacer, pero sin los cuales un
sujeto no seria capaz de formar frases ni su habla podria ser comprendida por otro. Lo
que quiere decir en general (y no solamente para el caso del habla) que hay ya un orden
inteligible en las cosas mismas que hace posible el acto por el cualun sujeto le confiere
un sentido a esas cosas.

Es esta perspectiva tedrica la que hace posible la linglistica estructural. El
problema era que para entonces los fildsofos no se interesaban, o lo hacian muy poco,
en la linglistica (se lo ve claramente en Sartre, Kojeve, Bachelard, o el primer Merleau-
Ponty) hasta que la lectura de Lévi-Strauss (y fue este su papelinvoluntario de incitador
o de mediador para muchos de sus lectores) los invite a leer a Saussure, Jakobson y
Benveniste (para sélo citar los mas notorios). El giro linglistico es entonces
impresionante en toda la generacién que emerge en el curso de los anos 60. Se puede
resumir en esta afirmacién: la codificacién de un conjunto de elementos materiales
desprovistos ellos mismos de sentido, es la condicién de posibilidad de la expresién
del sentido; el plano ideal del significado es inseparable del plano material de
organizacion del significante. Y esto se puede demostrar empiricamente y siguiendo
meétodos comparables a los de las ciencias exactas. Se tenia aqui de alguna manera el
eslabon faltante entre el orden de la naturaleza y el del espiritu; o para decirlo como
Dilthey, entre el movimiento de lavida y el orden de la significacion.

Al presentar la linguistica estructural como la que ofrecia el modelo por
excelencia del proceder que era el suyo, Lévi-Strauss parecia no reivindicar ninguna
apertura especifica. Pero la lectura de sus trabajos fue determinante por razones que
le eran propias: por primera vez un analisis de los hechos de cultura podia, con un
nuevo rigor, tomar el relevo de un segmento de la tarea hermenéutica. La antropologia
estructural demostraba que existia, a nivel de los datos observables (formas del
parentesco, organizaciones sociales, ritos, relatos miticos, formas tradicionales de
clasificacion, practicas culinarias o vestimentarias, diversas técnicas, artes y todas las
expresiones plasticas) dispositivos de organizacién, y una légica inmanente, en suma:
conjuntos de relaciones objetivas llamadas estructuras que constituian las




34

condiciones de posibilidad del sentido. Mejor aun: llamaba sentido al hecho mismo de
estos dispositivos. Para decirlo en términos sartreanos (pero contra Sartre): no es el
sujeto —el para-si— el que le confiere, por medio de un gesto soberano, un sentido a un
objeto opaco -el en-si-; es éste, en tanto que ya provisto de una estructura
determinada, que se ofrece al sujeto como aquello a propdsito de lo cual es posible
enunciar _un _sentido. Brevemente: (y tal es claramente la nueva sintesis
sentido/verdad) no hay sentido subjetivo (lo que un sujeto comprende y puede
comunicar) porque existe al mismo tiempo una inteligibilidad del mundo, del sentido
dado, un orden analizable como verdad objetiva. De este modo se podia imaginar
prescindir del “recurso al Espiritu objetivo hegeliano”, capaz de unir en él la necesidad
del concepto con la contingencia de las figuras. ElL enfoque estructural ofrecia una
nueva via, una via que articulaba la ciencia de las cosas con el analisis de los datos de
la cultura y de la historia; hay sentido porque en un cierto nivel, esos datos, como los
objetos del mundo natural, se presentan como conjuntos inteligibles que tienen que
ver con saberes objetivos. Todo ocurre como si las estructuras del lado del objeto
constituyeran un campo trascendental inmanente que responde a las categorias del
espiritu del lado del sujeto.

Por sus presupuestos tedricos, por su método, y en fin, por la cualidad de sus
resultados en los dominios de la linglistica como de la antropologia, el enfoque
estructural cuestionaba —-de facto y sin habérselo propuesto—- algunos de los
presupuestos fundamentales de la fenomenologia y de la hermenéutica.
Comencemos por la segunda; esto facilitara el regreso a la primera.

Es entre los dos métodos de la explicaciony de la comprehension que el analisis
estructural se traza una via original. Y esto sin percibirlo mucho al comienzo; luego de
manera cada vez mas decidida a medida que el método iba saliendo del dominio de la
linguistica y se extendia (sobre todo gracias a Lévi-Strauss) al campo de las
organizaciones sociales —sistemas de parentesco-, luego al de los relatos —los mitos—
y de las expresiones simbolicas -rituales, obras artisticas, practicas de la vida
cotidiana-. ;En qué consistia la novedad? Era de muchos érdenes: 1.- El enfoque
estructural extendia de manera decisiva el campo de la explicacidon bien adentro en el
de la comprension. Revelaba en este ultimo un nivel inexplorado que tenia que ver con
saberes objetivos. 2.- Esta avanzada nueva de la explicacion no significaba por ellouna
victoria de las posiciones objetivistas; obligaba a articular de otra manera la relacion
entre explicar y comprender, y sobre todo a recusar la oposicion presentada como si
fuera la de dos polos fundamentalmente separados; 3.- Estos cambios de
aproximacion y de presuposiciones, encontraban su razén de ser en el concepto de
estructura. Se trataba claramente de un uso nuevo de ese concepto antiguo.

Estructura no quiere decir simplemente organizacion o coherencia
arquitectonica —-la que era su acepcion mas tradicional- sino que ella significa, segun
la linguistica de Saussure y la fonologia de Trubetzkoy, gue relaciones recurrentes entre
elementos desprovistos de sentido constituyen las condiciones de posibilidad del
sentido, materiales organizados y diferenciados que siguiendo muchos niveles de
integracion hacen posible la expresiéon de un discurso. No se trata de sostener que de




35

esta manera el sentido surgiria del no-sentido?*. Se trata de decir que esos niveles
organizados e integrados se vuelven los medios de expresiéon de una significacion.

Se comprende pues que el estructuralismo trastorne el paisaje cuando aparece.
Sin habérselo propuesto, él conmovié de forma profunda algunas certidumbres
fenomenolégicas. ;Qué es lo que en las aproximaciones propuestas por la linguistica
o la antropologia estructurales podia turbar las argumentaciones elaboradas por
Husserly sus sucesores? ¢ No habian ellos sabido demostrar con rigor como, partiendo
delmundovivido, las implicaciones trascendentales de la experiencia ordinaria podian
salir a luz? ;Qué lo que se presentaba como sentido de la experiencia ordinaria remitia
a una verdad mas amplia y verificable? Mejor aun: tomando el problema de la otra
vertiente, la de los saberes objetivos, la fenomenologia era capaz de mostrar que su
positividad no podia fundamentarse ella misma, que siempre era a partir del hecho
fundamental de la experiencia del mundo y de las pretensiones de la conciencia
intencional que se constituia el z6calo invisible de los conocimientos sobre el cual la
ciencia mas objetiva podia desprender sus saberes mas formales, como la técnica
mas eficaz podia desarrollar sus producciones mas complejas. Toda la cuestion
estaba pues concentrada en este punto: jcuales son las condiciones del sentido a
partir del cual piensa remontar de la experiencia comun a los criterios objetivos de lo
verdadero? ;Sera suficiente con decir que el sujeto trascendental es la instancia que
confiere un sentido, fundamentado verdaderamente, al mundo percibido, a la palabra
intercambiada, a la experiencia del otro, a las tradiciones heredadas, a los saberes
operacionales, a los objetos técnicos? Siguiendo la linea de Husserl, esta era la
argumentacion de Merleau-Ponty antes de su lectura de Saussure. La cuestién se
convertia en esta: no era suficiente con describir la experiencia del intermundo
(culturas, simbolismos, lenguas) tal como era vivida por un sujeto; se necesitaba
dotarse de los medios de analizar sus datos de manera precisa, segin métodos
comprobados para exhibir su inteligibilidad intrinseca, asicomo se comenzaba a poder
analizar, en_muchos niveles muy complejos, las estructuras de la lengua. Estas
aparecian de ahora en adelante como aquello sin lo cual una palabra viva de un sujeto,
dirigida a otro sujeto, ya no seria posible.

24 Tal es la posicidn a nuestra manera de ver excesivamente tajante que toman algunos intérpretes que
radicalizan el hecho de que los elementos constitutivos de un simbolismo o de un cédigo no tienen
sentido por si mismos; lo que es exacto. Pero es necesario inmediatamente afiadir que por tanto ellos
no son cualquier cosa; por ejemplo los fonemas son movilizados por la lengua en la medida -y
solamente en esta medida- en que poseen rasgos diferenciales, e incluso oposicionales, sin los cuales
las palabras no serian reconocidas ni las frases pronunciables; su combinacién produce un material
inteligible, un dispositivo de codificacion; ellos forman pues el primer nivel de articulacion sobre el cual
el segundo nivel —el de los morfemas y el de la sintaxis— puede desarrollarse. La falta de valor semantico
de los fonemas puede ser llamado “no-sentido”. Pero de ahi a decir que ese no-sentido es la condicién
del sentido, es tomar riesgos metafisicos inutiles. Es mas pertinente decir que un nivel de codificacién
sin contenido propio hace posible la formacidn de las frases que buscan decir algo.



36

Estructuray significacion

Siellenguaje, el objeto percibido, la obra de arte, se presentan como realidades
inteligibles antes de toda palabra, de toda mirada, de toda interpretacién, esto cambia
en efecto considerablemente no solamente la relacion explicar-comprender sino mas
generalmente la concepcidn de la relacidn entre sujeto y objeto o —si se prefiere- entre
mundo constituido —ya sea naturaleza o cultura—y el espiritu humano. La hipoétesis
fenomenolégica es que el correlato de mi acto de percepcion es, no un objeto, sino
algo de lo que yo reconozco el sentido. La hipdtesis estructuralista es: lo que se ofrece
a mi vista, a mi oido, o a mi accion, posee una inteligibilidad que es reconocida por el
acto mismo de percibir o el hecho de actuar; es en esto donde hay conocimiento; o
mejor aun: que existe esa adequatio rei etintellectu por la que los escolasticos definian
la verdad. O para decirlo de otra manera: el sentido que confiere el acto intencional
encuentra un orden sensato ya presente en la cosa. Este orden, es lo que el analisis
estructural se propone poner en evidencia. El mundo —natural o social- con el que
tenemos que ver, no es un mundo opaco sino que esta hecho de conjuntos ya
elaborados.

De este modo Lévi-Strauss recuerda que para el linguista el lenguaje articulado
no esta hecho de sonidos. La propia investigacion neurolégica nos ensefa que no son
los mismos mecanismos cerebrales los que tratan los valores fonéticos y los sonidos
musicales. Existe una actividad de diferenciacion y de codificacion que se produce al
nivel mismo de los sentidos. ELojo no es un espejo sino un aparato para analizar rasgos
(contrastes luminosos, valores coloreados, movimiento e inmovilidad, niveles de
curvatura, verticalidad/horizontalidad). Fue a partir de este “trabajo” constante de
filtracién y de coordinacidn que la actividad mental configura el mundo percibido. No
existe pues material en bruto. Hay articulacidon entre una primera codificaciéon y una
expresion elaborada. “Lejos de ver en la estructura un mero producto de la actividad
mental, hemos de reconocer que los érganos de los sentidos poseen ya una actividad
estructural, y que todo cuanto existe fuera de nosotros, los propios atomos, moléculas,
células y organismos, poseen caracteres analogos” (MD, 141"). Lo que permite esta
afirmacion mas general: “Cuando la mente se hace cargo de los datos empiricos
previamente procesados por los drganos de los sentidos, continua trabajando
estructuralmente, por asi decirlo, una materia que recibe ya estructurada” (MD, loc.
cit.”"). Hay pues una doble articulacidn, anéloga a la que definen los linglistas, y cuyo
alcance Lévi-Strauss propone generalizar por todas partes donde se constate una
elaboracion por el espiritu de un material ya codificado. Todo ocurre como si el espiritu
en su funcionamiento espontaneo fuese ya intérprete; “releva y desarrolla operaciones
intelectuales ya en curso en los érganos de los sentidos” (MD, 142 "").

Por laimportancia concedida a este proceso de doble nivel, y alo que él designa
como relacidon de relacidon, Lévi-Strauss muestra que él no confunde cddigo y
significacion. Un cédigo puede estar constituido por una serie de elementos sacados

<J Estructuralismo y ecologia. Cuadernos anagrama, p. 41>.
<" Ibid., p. 42>
<""Ipbid., p. 44>



37

de un conjunto cualquiera en razén de sus valores distintivos y opositivos (rasgos
sonoros, intensidades luminosas, formas geométricas, o moléculas especificas como
en el caso del ADN); estos valores estan privados de carga semantica; se los llama
entonces negativos; es su iteracion ordenada la que constituye un cdodigo que
introduce un orden reproductible en el conjunto considerado (sonidos, objetos
percibidos, células vivientes). Un codigo aparece como produciendo un orden donde
no existe ley; regula un conjunto ante todo indeterminado. No hay cddigo de la
gravedad; es una ley universal. La naturaleza no codifica lo universal, sino solamente
lo contingente. Se puede pues decir: el sentido no es posible, sélo es reconocido en el
fenomeno porque el acto intencional lee alli un orden ya presente; este orden es
aquello por lo cual el mundo dado esta ya codificado, “legible” antes de que nuestros
sentidos lo recibiesen. Entre el sujeto percipiente y la cosa percibida la relacién no es
inmediata; es un entramado. Esta trencilla que Merleau-Ponty habia tratado de definir
refinando su descripcién del acto perceptivo, he aca que el analisis estructural lo hace
de entrada mas complejo y mas preciso, sacando a luz el doble nivel de relacién entre
el sujeto percipiente y el mundo percibido.

Tal es indiscutiblemente la nueva relacién explicar/comprender que ha
trastornado las certidumbres fenomenolégicas. La frontera de los dos enfoques se
encontraba claramente desplazada. El saber exacto penetraba mas profundamente en
el campo de la comprehensién; pero, en un servicio de retorno, éste disponia de
nuevos medios para que se le asegure el trabajo de interpretacién. Asi se ofrecia la
certidumbre de que la captacion del sentido podia asintéticamente fundirse con la
exigencia de laverdad por elacceso a un suplemento de objetividad. Es este el servicio
que le reconoce Ricoeur al analisis estructural cuando afirma que es una conquista de
la cientificidad.

Esta inteligibilidad intrinseca es claramente lo que evidencia la linglistica
estructural al mostrar que la lengua es un sistema de signos que s6lo son reconocibles
porque a nivel de sus elementos constituyentes ellos estan mutuamente
determinados por matrices contrastivas. Se trata de dispositivos y de funcionamientos
gue son el objeto de saberes empiricos siguiendo métodos comprobados de
verificacion. Son de otro orden distinto al analisis légico del discurso o que la
descripcion fenomenoldgica de la palabra. Ninguna reduccién eidética estaria en
posibilidad de alcanzarlos. Nadie experimenta la lengua como sistema. Pero cada uno
al hablar, confirma esa su realidad la que sélo pueden alcanzar las herramientas y los
meétodos bien constituidos. La racionalidad del sistema de la lengua no es producto de
ninguna decisién de una razén individual. Es una regulacién analoga a la de un
organismo viviente.

De manera comparable, y en un plano completamente distinto, los sistemas de
parentesco de las sociedades tradicionales estan constituidos por dispositivos
complejos de alianza y de filiacidon que ningun individuo ni ninguna autoridad nunca
decidieron poner en su lugar. Forman por el contrario las condiciones a partir de las
cuales son posibles las iniciativas y las escogencias. Esta racionalidad inmanente no
es nada distinto de un principio regulador. Lévi-Strauss lo afirmaba ya en su obra sobre
el parentesco: “Este principio regulador puede poseer un valor racional, sin concebirse




38

racionalmente; puede expresarse en formulas arbitrarias sin estar, en si mismo,
privado de significacion” (EEP, 143). Esta férmula constituye una respuesta posible a
las controversias de escuela que, ante hechos de este tipo, se preguntan si se trata de
reglas o de normas. Se puede responder que se trata de regulaciones (espontaneas)
que la practica institucional transforma en reglas implicitas o reconocidas (de
funcionamiento) y en normas (deontolégicas) que hay que respetar.

Pero mas alla de este debate, lo que nos interesa aqui es la existencia de un
proceso autdnomo que genera un orden que aparece como inteligible a seres
racionales; se comprenden en ély por él sin haberlo producido. Ahora bien, es esto
precisamente lo que Lévi-Strauss define como un conjunto simbdlico®®. Son estos
tales conjuntos coherentes, organizados siguiendo una ldgica propia, los que
constituyen el material privilegiado del analisis estructural. En este punto uno puede
preguntarse de nuevo como se plantea la cuestiéon del sentido. Parece ser que lo que
Lévi-Strauss llama sentido es la disposicién misma de los elementos en un conjunto
considerado (sistemas de signos, lazos de parentesco, grupos de mitos). En cuyo caso,
eltrabajo deinterpretacion termina cuando se logra poner en evidencia los dispositivos
de relaciones que gobiernan esos elementos. El sentido no seria entonces nada
distinto a la estructura manifiesta. Sin embargo, sostener esto seria reducir el analisis
estructural a una maquina célibe. En efecto, un dispositivo estructural —como un
sistema de parentesco, un ritual o un conjunto de mitos- no existe gratuitamente (para
mostrarse, para ser admirado en su organizacién compleja) sino para hacer posible
algo. Pronto habremos de saber qué.

En este punto regresemos al debate sobre la cuestién del sentido. Podria
resumirse asi: jcémo definir y en qué plano situar el aspecto semantico de los datos
de la cultura? Segun Jakobson cada nivel de la lengua comporta una carga semantica
especifica, excepto los fonemas; éstos son no solamente valores relativos y opositivos
—como las otras entidades- sino que son sobre todo valores negativos. Son rasgos
diferenciales puros. El golpe de audacia de Lévi-Strauss fue transponer este modelo al
andlisis de los mitos y de indicar entidades narrativas que él llama mitemas,
confiriéndoles un estatuto similar al de los fonemas?®.

Todos los que han trabajado, y todavia lo hacen, sobre el material mitico? y
sobre su teorizacidn, han considerado que al plantear asi las cuestiones Lévi-Strauss
introducia en este dominio de estudios la verdadera revolucion. Ricoeur la celebra
mejor que cualquier otro, incluso si duda que un tal modelo eminentemente
productivo para las culturas orales, sea valido para las tradiciones en donde domina

25 Es asi como se puede comprender rigurosamente su formula a menudo citada segun la cual no hay
que buscar un origen social del simbolismo, sino por el contrario comprender el origen simbdlico de la
sociedad (aqui origen teniendo que ser comprendido desde un punto de vista légico y no genealdgico).
Este sera el objeto de los analisis del texto siguiente del presente ensayo.

26 \er mas adelante texto 3.

27 Por ejemplo Jean-Pierre Vernant (1974), Mito y sociedad en la Grecia antigua, Madrid: Siglo XXI, 1982;
Jean-Pierre Vernant & Pierre Vidal-Naquet (1981), Mito y tragedia en Grecia antigua |, Madrid: Taurus,
1987; Marcel Detienne (1977), La muerte de Dionisos, Madrid: Taurus, 1982; Marcel Detienne (1972), Los
jardines de Adonis; la mitologia de las aroméaticas en Grecia, Madrid: Akal, 1983.




39

una cultura escritay donde las representaciones de un tiempo orientado y acumulativo
le dan un valor completamente distinto a la transmisién y a la retoma de un mensaje
que implica una relacién remitente/destinatario (como la que existe entre una
divinidad y su pueblo). Pero el modelo estructural permite medir las distancias al
plantear al comienzo las buenas preguntas (como Dumézil lo habia hecho en el campo
de las mitologias indoeuropeas?). El diferendo no esta pues en este nivel, sino en otro
mas profundo donde Ricoeur reencuentra los cuestionamientos de la fenomenologia
y de la hermenéutica. Pues si es verdad que un mitema no tiene sentido por si mismo
sino solamente en un conjunto donde interviene al combinarse con otros, no deja de
ser cierto que la eleccidon hecha por el dispositivo narrativo de esos mitemas, supone
que ciertos elementos mas bien que otros son retenidos en razén de la carga
semantica que vehiculan, incluso si esta carga esta distribuida segun valores
contrastivos. Por ejemplo, los relatos miticos a todo lo largo del mundo situan millares
de soles profundamente diferentes, e incluso contradictorios, de una cultura a otra.
Pero tenemos que esta multiplicidad se injerta en una experiencia que, cualquiera sea
la variedad de los contextos, confiere a este astro, como a ninguno otro, una riqueza
semantica y un estatuto singular que le permiten esta abundancia de combinaciones
narrativas. Recordar esto no es hablar en términos de arquetipo, es decir: de identidad
de contenido o de universalidad de las representaciones culturales. Se trata de una
experiencia al nivel mismo del cuerpo y de los sentidos que abre a una multiplicidad
posible de representaciones. Asi mismo, explica Ricoeur, rituales o relatos podran muy
bien hacer jugar de manera variada las oposiciones de alto y bajo, de derecha e
izquierda, de dia y de noche, pero ellos sélo lo pueden hacer porgue nuestra
experiencia sensible de esos espacios orientados o0 de esos aspectos del tiempo, les
reconoce un valor distintivo especifico. Para decirlo aun de otra manera: todas las
culturas valorizan de manera original la relacion derecha/izquierda, a veces de manera
comparable, a veces de forma irreconocible. Estas diferencias y la constitucién de sus
relaciones légicas seran el objeto de la investigacion antropoldgica (por ejemplo:
representacion del cuerpo, nominacioén de sus partes, modelos del espacio edificado);
pero el hecho mismo de que nuestro cuerpo sea la sede de una tal diferenciacion
interesara al fenomendlogo como una posibilidad fundamental; como por lo demas le
interesara al neurdlogo y al investigador en ciencias cognitivas en tanto que constante
relativa a los procesos de distribucion del espacio percibido, a las cenestesias, y esto
en todo ser humano cualquiera sea su cultura.

Es claramente a este nivel que la fenomenologia puede mantener entera su
pretensién de plantear las cuestiones del “sentido de la experiencia”. Pero cuando se
trata de comprender los datos de una historiay de una cultura singulares es solamente
sobre la base de la encuesta empirica que el trabajo de interpretacion es posible y que
esta experiencia “ante-predicativa” puede ser retomada y tratada en la l6gica de un
simbolismo local.

28 Ver entre otros: G. Dumézil. Ideas romanas. Paris: Gallimard, 1969. Los dioses soberanos indo-
europeos, Barcelona: Herder, 1999.



40

La posicidn critica y el pensamiento salvaje

Esta legitima reivindicaciéon de la fenomenologia nos reconduce a la del
estatuto del discurso filoséfico en general. Lévi-Strauss se reclama de una posicién
esceéptica. Este escepticismo fuertemente y a menudo reivindicado ¢es una posicién
de repliegue? Parece mas bien ligado a una cierta ética de la ciencia. Y ante todo a una
actitud intelectual de respeto delante de la inmensidad y la complejidad del mundo
por conocer, ante su resistencia a nuestros saberes. Esta certidumbre de una
limitacién constitutiva del conocimiento (y es en lo que Lévi-Strauss se considera
kantiano) probablemente no deja de tener relacion en él con una notable retencion del
intérprete. Esta posicion esta ligada primero a la certidumbre sobre la vanidad de todo
meta-discurso. El intérprete muestra, expone; ¢puede pretender explicar, glosar,
excepto que produzca un discurso de primer grado —una creencia— que solo podra ser
el objeto de una nueva interpretacion? El mitologo segun Lévi-Strauss se mantiene en
esta posicion modesta de intermediario —de pasador—, la de una presentacion de los
dispositivos que pone en evidencia; a este respecto, se piensa como el pintor o el
musico que somete su obra a la mirada —o a la escucha- del publico sin buscar hacer
la glosa de ella®.

Ahora bien, precisamente después de Hegel, y pasando por figuras de
pensamiento muy diferentes tales como Kierkegaard o Nietzsche, ha habido en la
filosofia la avanzada de un deseo poderoso de escapar de la posiciéon juzgadora, de
abandonar el promontorio critico, de sustraerse del régimen de la representaciony del
metadiscurso, en suma: de “realizar” la filosofia, y asi ejecutar la inversién del
platonismo. Este deseo performativo ha marcado claramente una etapa del
pensamiento de Deleuze, de Derrida o de Lyotard. ¢Es una posiciéon sostenible? ;Se
puede estar a la vez en y por fuera del plano de la representacion? Es dudoso que el
discurso filoséfico pueda reclamar para él ese privilegio que anula su posicién de
enunciacion. Esta, por definicién, pertenece al régimen de lo reflexivo, es decir de un
“saberse” inherente al saber.

Podria pues ser que el rechazo de Lévi-Strauss de asumir cualquier postura
filosdfica explicita esté ligado ante todo a la ambicidn de acceder a ese régimen
performativo necesariamente negado al filésofo, pero quizas accesible al mitélogo. De
alli su demanda aparentemente modesta de sélo ser un instrumentista que se
contenta con poner en relacion los relatos que expone, de ser el simple medium de su
intercomunicacion, el director de coro de su polifonia. Ese suefo performativo seria
que el pensamiento funciona como un simbolismo en el sentido en que -lo veremos
pronto— un simbolismo opera, es eficaz; no es el pensamiento reflexivo; muy
exactamente es el “pensamiento salvaje” (que Ricoeur, defensor de la reflexividad,
designa como “un pensamiento que no piensa”). Asi como el pensamiento de
Delacroix esta en su pintura, no en su Diario, o el de Mozart en su musica, no en sus
cartas, asi mismo el pensamiento salvaje esta en lo que él muestra y efectua a través

2 Este punto serd mas ampliamente desarrollado ulteriormente en el texto 4 de este ensayo.



41

de las formas, como es el caso para un ritual, un grupo de mitos, un espacio
construido, una musica. Si hay sentido estd en la disposicién estructural misma; el
intérprete segun Lévi-Strauss debe permanecer en su nivel, seguir siendo parte activa
en el dispositivo y rechazar la posicion que consistiria en suponer un significado
distinto al que emana del juego de los significantes. Si se va a seguir hablando de
interpretacion ella se reducira entonces a esa localizaciony a ese proceso; es asi como
ha de comprenderse esta afirmacion frecuentemente recordada: “el pensamiento
salvaje no distingue el momento de la observacidn y el de la interpretacion” (PS, 323)
asi como tampoco —afade Lévi-Strauss— en el habla intercambiada no se separa la
audicién de la comprension. Ciertamente, pero el saber sobre el lenguaje esta bien
obligado a hacerlo. Podria ser claro que el mitélogo, no mas que el filésofo, no pueda
en el ejercicio de su disciplina, transformar el decir en hacer. En esto -y Lévi-Strauss
seria el primero en admitirlo— ocurre con él como para todos y cada uno, cientifico o
no, a saber: que irremediablemente Modernos no podemos sino asumir la exigencia
critica y su distancia constitutiva. Pero lo hacemos para reconocer inmediatamente
que, enlo ordinario de nuestra experiencia personaly colectiva, estamos enganchados
a légicas de afectos y simbolismos que son exactamente aquello por lo que estamos
también en el corazén del “pensamiento salvaje”. Ahora bien, es él mismo el que capta
y reconfigura —en la lengua del poema o del relato, en las formas sonoras o visuales- el
trabajo del artista, que confirma y reactiva la acogida que hacemos de sus obras. En
este plano, cada uno deberia poder decirse: “tengo la inteligencia neolitica” (TT, 41), o
al menos aspirar a ello. Pues sin duda, si existe alguna situacion y cierta experiencia
donde el acceso al sentido tiene que ver -y en el mas alto grado—- con el gesto de un
pasador, es esta. Pero para ello tenemos que comprender mejor —en este debate con
Lévi-Strauss— lo que se puede entender por simbolismo y por dispositivo mitico.




