
cuaderno de homenaje a Marcel Hèna1 nº 
154 

 

 
 

Necrología	

Muere	el	filósofo	Marcel	Hénaff	
Cédric	Enjalbert, publicada	el	21	de	junio	de	2018	

 
El filósofo y antropólogo Marcel Hénaff murió el 11 de junio de 2018, a los 
75 años. Director de los programas en el Collège international de philosophie, 
en Paris, luego profesor de filosofía en la universidad de California en San Diego 
(EE. UU.), Marcel Hénaff publicó ensayos de antropología entre los cuales una 
obra sobre Claude Lévi-Strauss y la antropología estructural (Pocket, 2000; 
traducción Paláu en proceso) así como un ensayo importante sobre el don: Le 
Prix de la vérité: le don, l’argent, la philosophie (Seuil, 2002). 

Remitiendo al análisis del etnólogo Marcel Mauss sobre el intercambio por 
donación en las sociedades primitivas, en un diálogo con la filósofa Marcela 
Iacub©§ sobre la lógica mercantil, se dice convencido de «que existen al menos 
tres tipos de dones: primero los ceremoniales, que son públicos y que deben ser 
recíprocos, pues se trata de reconocerse inter-grupos; segundo, los dones 
unilaterales, que son gratuitos y que buscan agradar a los seres amados 
(padres, hijos, amantes); y tercero, los dones de solidaridad, que buscan 
solventar necesidades de las gentes en pobreza material o moral (lo que no 
ocurre en los dos primeros casos). Pero hay un solo rasgo en común en estas 
tres formas: la generosidad. Este universo del don es el de las modalidades de 
vínculos. Sin este lazo, no hay sociedad.» 

Las	nuevas	complejidades	

Prosiguiendo una reflexión entablada sobre las modalidades de la sociedad y 
sobre la manera cómo se forman nuestros vínculos, escribe sobre urbanismo; 
analiza la desaparición de las formas tradicionales de nuestras ciudades en La 
Ciudad que viene (Carnets de l’Herne, 2008; “Obertura” & “Conclusión”. Revista 
de Extensión Cultural nº 57. pp. 44-53. Universidad Nacional de Colombia, sede 
Medellín, junio – julio de 2012. https://medellin.unal.edu.co/revista-extension-
cultural/images/documentos/Revista_Extension_Cultural_57.pdf ), sin por ello 

 
©§ <en este mismo cuaderno infra, p. 9...> 



 2 

estarse lamentando. «Creo en efecto que estamos todos saliendo del modelo 
centrado, que era el de las ciudades europeas pero también asiáticas, explica 
en una entrevista que nos concedió en 2009. Vamos hacia conurbaciones, hacia 
un mundo de archipiélagos urbanos cada vez más extensos. Esta evolución 
corresponde a la aparición de una nueva complejidad, de otro modo de relación 
entre lo local y lo global. La globalización ha hecho nacer el miedo de una 
homogenización. Con el empuje de la ciudad-red, nos encontramos por el 
contrario (como lo muestra Los Ángeles, nebulosa de ciudades-islas en la 
Megalópolis), ante un triunfo de lo vernacular, una multiplicación de las 
comunidades locales y una nueva oportunidad que se les ofrece. En suma, a la 
inversa del discurso tecnófobo y urbanófobo actual, creo que con la ciudad-red 
estamos inventando complejidades y singularidades como nunca las habíamos 
visto, así como los nuevos modos de pensamiento que acompañan esta 
evolución.» Acompañar las evoluciones del mundo con nuevos modos de 
pensamiento: una ambición que se había propuesto en sus investigaciones y, 
más generalmente, en sa vida. 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, noviembre 5 de 2025 

	 	



 3 

Marcela	Iacub,	Marcel	Hénaff.	¿Qué	es	lo	
que	no	tiene	precio?	

Marcel	Hénaff,	Marcela	Iacub,	conversación	con	Martin	Legros, publicada	el	24	de	
septiembre	de	2008	

 
El	cuerpo,	el	amor	o	la	justicia	¿deben	escapar	de	la	lógica	mercancil?	Intercambio	de	
opiniones	radicalmente	opuestas	entre	el	filósofo	Marcel	Hénaff,	que	defiende	el	valor	del	
don	como	cemento	de	las	relaciones	humanas,	y	la	historiadora	du	derecho	Marcela	Iacub,	
partidaria	del	laisser-faire	como	condición	de	la	emancipación	del	individuo.	

Filósofo, profesor de la universidad de California en San Diego, autor de obras 
sobre la antropología (Claude Lévi-Strauss et L’anthropologie structurale, 
Pocket, 2000; Claude Lévi-Strauss, el pasador de sentido, Perrin, 2008, trad. 
Paláu en proceso¨ª) o el urbanismo (La Ciudad que viene, 2008; Santiago, cl: 
LOM, 2014), Marcel Hénaff ha publicado una obra importante sobre la cuestión, 
Le Prix de la vérité: le don, l’argent, la philosophie (el Precio de la Verdad: el 
don, el dinero, la filosofía. Santiago, cl: LOM, 2017). Apoyándose en los 
célebres análisis del etnólogo Marcel Mauss sobre el intercambio por medio del 
don en las sociedades primitivas, él ha demostrado que el regalo que algunos 
conciben como un sustituto o una alternativa del mercado, obedece en realidad 
a una lógica distinta: la del reconocimiento social. El don tiene esa sorprendente 
propiedad de obligar a devolver. Por intermedio de las cosas que se regalan, 
transita otra cosa: el reconocimiento mutuo entre los hombres, que no tiene 
precio. Los hombres se entregan haciendo donaciones. 

Es precisamente contra esta lógica de la deuda mutua que se rebela Marcela 
Iacub. Historiadora del derecho, investigadora en el CNRS, autora de 
numerosos ensayos, a veces polémicos, sobre la historia de las costumbres –
L’Empire du ventre: pour une autre histoire de la maternité (Fayard, 2004); Par 
le trou de la serrure: histoire de la pudeur publique, XIXe-XXIe siècle (Fayard, 
2008); Qu’avez-vous fait de la libération sexuelle? (Flammarion, 2002)©¨–, se 
centró en demostrar que el Estado somete a los individuos al control de normas 
morales vinculantes. Manteniendo toda una serie de cosas en el registro de la 
donación en vez del mercado (sangre, órganos, sexualidad...), el Estado 
buscaría convertir a los individuos en deudores los unos de los otros. Tras la 
cuestión del poder del dinero, lo que acá se oponen son dos concepciones del 
hombre y de la sociedad. 

 
¨ª <dado que llegan de Buenos Aires ecos de quienes son los “dueños” del pensamiento crítico, bueno 
es divulgar la lectura inteligente que sí ha hecho HénaB de Lévi-Strauss. Como anexo publico la 
presentación y el primer capítulo del Lévi-Strauss, pasador del sentido. Paláu > 
©¨ <para los “martes del pensamiento francés” tradujimos y discutimos: 1) Iacub Marcela.  El final de la 
pareja. París: Stock, 2016. Medellín, marzo – julio de 2017. 2) Marcela Iacub & Patrice Maniglier. 
ANTIMANUAL DE EDUCACIÓN SEXUAL.  Rosny: Breal, 2005. Medellín, junio – agosto de 2017. Paláu> 



 4 

El	mercado	del	cuerpo	

Marcela Iacub : Para mí tengo que una de las propiedades centrales del dinero 
es que él permite extinguir las deudas entre los individuos, interrumpir las 
relaciones. En lo opuesto, los intercambios no mercantiles crean entre las 
personas vínculos con contornos mal definidos, que obligan desde un punto de 
vista simbólico. Citemos dos ejemplos. Primero, el trasplante de órganos. Está 
prohibido vender sus órganos. ¿Cuál es el resultado? No solamente hay menos 
órganos disponibles, sino que se ejerce una fuerte presión psicológica sobre los 
donantes potenciales. Cuando Ud. le debe donar un riñón a su hermano para 
que sobreviva, realmente no tiene elección. Después de todo, los donadores 
explican frecuentemente que se han sentido violentados. En cuanto al enfermo, 
él contrae una deuda inmensa… Si por el contrario los individuos que lo deseen 
o que tengan necesidad de hacerlo pueden decidir vender una parte de su 
cuerpo, veríamos aparecer un mercado de órganos, que evitando toda esa 
violencia simbólica y psicológica, reduciría el problema de la escasez. 
Evidentemente que un tal mercado no podría ser « libre », en la medida en que 
la ley debe proteger a los vendedores de los atentados contra su integridad 
física, así como contra los acuerdos que no retribuyeran en su justa medida lo 
que se está vendiendo. Pero, contrariamente al prejuicio, la legalización del 
comercio de órganos sería una solución protectora de las libertades 
individuales. Otro ejemplo es la prostitución. Si esta última no está legalizada en 
Francia, es porque el Estado desea orientar el uso de la sexualidad. La relación 
sexual pagando no desemboca en nada, al no quedar en deuda moral ninguna 
los participantes el uno con respecto al otro. Al condenar la prostitución, el 
Estado se asegura por el contrario que el sexo cree obligaciones, que tenga 
consecuencias –matrimonios, concubinatos, procreaciones… En estos dos 
casos, él busca crear situaciones de endeudamiento simbólico. 

Marcel Hénaff : Según Ud., el Estado tendría interés en que la gratuidad 
prevaleciera, para hacer que las relaciones entre los individuos sean más 
largas, más desinteresadas? 

M. I.: A mi manera de ver, él busca sobre todo crear un cierto tipo de lazo social. 
Pero, en una sociedad pluralista, parece lógico dejarle a los individuos que 
tengan la posibilidad de escoger ellos mismos lo que quieren comprar o no con 
dinero. 

M. H. : Estoy de acuerdo con Ud., pero le pregunto: ¿no será que el Estado 
tiene interés en que hayan muchos intercambios mercantiles, puesto que es con 
el impuesto, haciéndose a una parte de la riqueza que circula, que él llena sus 
arcas con miras al servicio colectivo? 

M. I. : Ciertamente, pero no crea que el interés del Estado se reduce a la 
fiscalidad. No es solamente económico, es igualmente simbólico. Voy a ponerle 
otro ejemplo: la donación de sangre, que no se retribuye. ¿Por qué? Este 



 5 

principio proviene de la idea de que uno está obligado a derramar su sangre por 
su patria… No se paga por la sangre. La sangre tiene que ver con una lógica 
sacrificial, sirve para afirmar la pertenencia de un sujeto a una comunidad. Esa 
sangre que se estaba obligado a verter antaño por la gente del frente de guerra 
se transformó luego de la Segunda Guerra mundial en un fluido dado 
voluntariamente para que el Estado lo redistribuya y permita así vivir. Habría 
muchas más sangre disponible si se la pudiera vender, si en lugar de esas 
lógicas simbólicas se pusieran en funcionamiento otras más pragmáticas. Y en 
lugar de esto, ¿a que asistimos? Pues a que la prohibición de la venta de 
sangre se ha extendido a la del esperma y de los óvulos. 

M. H. : Si yo la entiendo bien, Ud. es favorable a la mercantilización de algunas 
zonas más o menos marginales de la sexualidad y del cuerpo: los órganos, la 
sangre y todo lo tocante a la procreación –el esperma, los óvulos, las madres 
portadoras– y, finalmente, la prostitución… Ud. defiende pues implícitamente 
una posición propia de la tradición anglo-sajona, según la cual cada uno es 
propietario de su cuerpo. Si mi cuerpo me pertenece, es pues una parte 
inalienable de mí y paradójicamente, por esta misma razón, sólo yo estoy en 
capacidad de alienarlo si lo quiero, prostituyéndome por ejemplo. Ahora bien, 
como Ud. lo sabe, hay otra tradición que se remonta a Kant, y que dice algo 
completamente distinto. Valoriza el concepto de dignidad humana, el hecho de 
que no se pueda utilizar al ser humano como un medio, porque él es siempre al 
mismo tiempo un fin. En esta óptica, la ley tiene por objetivo volver inalienable el 
cuerpo de cada uno, incluso para sí mismo. Seguramente que se trata de una 
limitación de la libertad individual, pero me parece que ésta no está primero que 
todo al servicio del Estado, se trata más bien de defender una cierta idea de la 
integridad de la persona humana. 

M. I. : Me volvería un puro medio si me quitaran mi sangre o mis óvulos a la 
fuerza. Pero, en la medida en que estos intercambios se operen en condiciones 
de equidad, me parece que no se corre tal riego. Por lo demás, lo que 
constatamos en la actualidad es que esa idea de dignidad humana es el 
verdugo de las libertades individuales. Este principio paternalista supone que los 
individuos no saben decidir su suerte por sí mismos. 

¿Reparación	o	castigo?	

M. I. : Y ya que estamos hablando de la manera cómo el Estado piensa el 
asunto del dinero, me parece importante reflexionar en otro problema. Hace 
algún tiempo que las víctimas han tomado un lugar cada vez más grande en 
materia penal. Esto quiere decir que el Estado no se contenta con castigar de 
acuerdo a la transgresión de una regla social, sino que además la víctima y sus 
parientes exigen una reparación individual. Como si hubiera una duplicación de 
la deuda de los infractores, como si tuvieran que pagar dos veces a nombre de 
dos lógicas diferentes. Ciertamente, hoy el Estado se sirve de las víctimas para 
aumentar su poder de castigar. Pero podríamos imaginarnos que en una 



 6 

sociedad más racional la reparación de las víctimas se vuelve la única deuda 
que contrae el infractor y que el Estado en la medida en que abandone el poder 
de castigar se contente con jugar el papel de árbitro. De esta manera, el castigo, 
semejante resto arcaico que nuestras sociedades contemporáneas no dejan de 
glorificar, podría muy bien ser reemplazado por la reparación de las víctimas. El 
dinero jugaría pues aquí en esta nueva situación una plaza importante, en 
medio de otras técnicas de reparación. 

M. H. : Pero Ud. lo que propone es ni más ni menos que la disolución del poder 
soberano… 

M. I. : Probablemente sí… 

M. H. : Es una position libertaria radical que yo no acompañaré en este terreno. 
Y le voy a decir por qué: las investigaciones etnográficas nos han enseñado 
que, en las sociedades sin organización estatal, la reparación material y la 
compensación simbólica son una sola y única cosa. Es lo que se llama la justicia 
«restaurativa» (que no es nuestra venganza moderna). Se trata de restaurar un 
equilibrio destruido por una ofensa que puede ir del insulto al asesinato. En 
todas esas sociedades se va viendo cómo la equivalencia simple (del golpe por 
golpe, del muerto por muerto) se reemplaza por dispositivos de sustitución en 
forma de bienes que frecuentemente son los mismos que operan en los 
intercambios de dones (objetos preciosos, rebaños). Todavía en la actualidad 
esta es la lógica que opera en la multa que hay que pagar. Ella permite extinguir 
las deudas en el caso de los delitos de poca monta. Pero cuando la ofensa es 
grave (asesinato, violación, traición), no hay equivalencia financiera posible. El 
culpable debe asumir el castigo en su propio cuerpo por medio de la pérdida de 
libertad. En suma, él debe pagar lo invaluable con lo invaluable. Ciertamente, 
esto no necesariamente consuela a las víctimas – Aristóteles ya lo había 
comprendido: solo la expresión del remordimiento por parte del culpable puede 
lograrlo, al menos parcialmente. Le corresponde al Estado soberano 
garantizarle a todos los ciudadanos que, más allá de un cierto límite, la ofensa 
no es ya negociable en términos de equivalencia; entonces el sujeto de derecho 
debe asumir su deuda en sus carnes. Y si esto no ocurre quedamos abocados a 
que sólo los ricos pudieran comprar su inocencia con dinero, y por ende –y este 
es el sueño sadiano– comprar el derecho de matar impunemente. 

M. I. : Yo no he dicho que el dinero sea la única reparación posible de las 
víctimas. Podemos encontrar otros dispositivos. Todos sabemos que el castigo 
no sirve para nada, que es un ritual sacrificial inútil. Por lo demás, como Ud. lo 
sabe mejor que yo1, Sade no pensaba que hubiera que intercambiar el dinero 
contre al asesinato. Simplemente pensaba que no era al Estado al que le 

 
1 <M. Iacub nos recuerda que la primera obra escrita por M. HénaB fue la Invención del cuerpo libertino, 
Barcelona: Destino. Paláu> 



 7 

correspondía castigar al asesino, sino que había que entregarlo a la venganza 
individual. 

Lo	que	tiene	precio	y	lo	que	no	lo	tiene	

M. I. : Es un fantasma muy difundido, según el cual la lógica mercantil tendería a 
acrecentarse, arrasando con todas las relaciones humanas, si bien habría que 
resistir, pues sólo lo que no tiene precio tendría valor en el plano moral. Pero 
para mí este peligro no existe. Si se legaliza la prostitución ello no implica la 
desaparición del amor. Si las personas ya viejas pueden actualmente pagar 
para que se les haga compañía o si el hombre de negocios puede decidir que lo 
acompañe una escort girl en sus salidas, esto no significa que el afecto 
auténtico deje de existir. Incluso me voy a atrever a decir lo inverso: entre más 
se desarrollen los intercambios mercantiles más magia puede adquirir el amor 
incondicional, el deseo loco. En la medida en que las relaciones desinteresadas 
no sean ya obligatorias, se vuelven más preciosas. 

M. H. : Esto es muy optimista de su parte. Sin embargo estoy de acuerdo con 
Ud. en un punto: la observación antropológica muestra que la existencia de una 
esfera del don nunca ha impedido el desarrollo del comercio. Quiero presentar 
como prueba un ejemplo citado por Mauss en su clásico Ensayo sobre el don de 
1924. Se trata del ciclo de los intercambios de regalos –llamado kula– en el 
archipiélago de las Trobriands al noreste de Nueva-Guinea. Los participantes 
del kula intercambian con generosidad y sin miramientos brazaletes y collares 
preciisis, y anudan así fuertes vínculos de una isla a la otra. Y al mismo tiempo 
tienen lugar –con otros compañeros a los del kula– intercambios mercantiles 
llamados gimwali, que implican a veces hasta negociaciones agrias. No se 
confunden pues las relaciones de don y las de contrato. Pero cuando se habla 
de don, hay que evitar igualmente mezclar géneros, pues lo que se enreda es la 
gratuidad y la reciprocidad. Me parece evidente que existen al menos tres tipos 
de dones: primero los ceremoniales, que son públicos y que deben ser 
recíprocos, pues se trata de reconocerse como inter-grupos; segundo, los dones 
unilaterales, que son gratuitos y que buscan agradar a los seres amados 
(padres, hijos, amantes); y tercero, los dones de solidaridad, que buscan 
solventar necesidades de las gentes en pobreza material o moral (lo que no 
ocurre en los dos primeros casos). Pero hay un solo rasgo en común en estas 
tres formas: la generosidad. Este universo del don es el de las modalidades de 
vínculos. Sin este lazo, no hay sociedad. Pero al mismo tiempo requerimos 
también intercambios «sin ataduras», exentos de catexis personal. Ud. tiene 
razón en recordarnos que una de las propiedades del dinero es extinguir las 
deudas. Sólo nos compromete en el momentos de las compras. Pero ¿estamos 
seguros de que no desborde en el campo del don y desvíe sus finalidades? Es 
legítimo que nos lo preguntemos. Por ejemplo, con la revolución industrial, 
hemos asistido al paso de una civilización rural, marcada por intercambios 
ceremoniales, a una lógica mercantil que invade todas las relaciones sociales. 
Uno de los mayores riesgos, cuando la lógica del don y la del comercio se 



 8 

sobreponen, es ver cómo se generaliza la corrupción. En Francia, hace un poco 
más de un siglo, los campesinos les ofrecían con gusto una gallina o legumbres 
al médico del pueblo o a la maestra de la escuela. Era una expresión de 
gentileza con respecto al notable, pero también una manera de endeudarlo. 
Prctica inocente, ciertamente, pero hay por ahí otras más peligrosas. El 
funcionamiento de la mafia, con sus códigos de honor, su manera de entrelazar 
las relaciones familiares y comerciales, tiene que ver con la confusión de lo 
mercantil y de lo simbólico. La corrupción de muchos jefes de Estado del tercer 
mundo proviene a menudo de una intrincación entre los códigos de regalos de 
gentileza, y las instituciones políticas y económicas modernas. Nosotros no 
tenemos interés en que la lógica mercantil se apodere de cosas que no tienen 
precio –como la verdad científica, la belleza de una obra de arte, un sentimiento 
amoroso que no se compra ni se vende–, pero tampoco tenemos interés en ver 
cómo la lógica del don se inmiscuye en los business. En los dos casos, una 
estricta separación de los dominios me parece preferible. Que la ley y el Estado 
deban garantizar esta separación es esta otra cuestión: en una óptica libertaria 
o liberal, es preciso evitar toda legislación limitadora, pero no podemos 
subestimar su pertinencia para remediar aquellas derivas de un capitalismo que 
se volvió seductor y capaz de tragarse a sus adversarios. 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, noviembre 12 de 2025 

 

	 	



 9 

Marcel	Hénaff	:	“Vamos	hacia	un	mundo	
de	archipiélagos	urbanos”	

Marcel	Hénaff,	conversación	tenida	con	Patrice	Bollon, publicada	el	12	de	septiembre	
de	2012	

 
Si	las	ciudades	tradicionales	fueron	construidas	por	todas	partes	en	torno	a	un	
centro,	lo	que	se	ve	aparecer	de	acá	en	adelante	es	un	nuevo	modelo	de	vastas	
conurbaciones	articuladas	en	red.	Una	evolución	que	no	necesariamente	tenemos	
que	deplorar,	como	lo	explica	Marcel	Hénaff.	

¿Como se plantea la cuestión de la diversidad de las ciudades según las 
culturas y sus modos de pensamiento dominantes? 

La diversidad de las formas de ciudades puede ser acercada a la de las 
lenguas. Si estas últimas divergen de manera extraordinaria, ellas lo hacen sin 
embargo sobre la base de una capacidad de hablar que, ella, sigue siendo 
común. Las formas de habitar muestran la misma cosa: una invariancia de las 
competencias y una multiplicidad de las performances. 

¿Cualesquiera que sean las culturas, las ciudades poseen pues rasgos 
comunes? 

Históricamente, las ciudades se han desarrollado por todas partes de una 
manera comparable en tanto que conjuntos construidos. Con respecto a los 
grandes burgos agrícolas que existían antes, las ciudades que aparecieron 
alrededor de ocho mil años antes de nuestra era, primero en la Creciente fértil y 
luego en el valle del Indo y en China, están todas caracterizadas por la aparición 
de edificios colectivos, tales como murallas, templos, o también palacios. Esta 
dimensión de «monumento» supone la existencia de un trabajo esclavizado, por 
tanto igualmente de una sociedad jerarquizada. De acá una segunda dimensión 
que el historiador norteamericano Lewis Mumford llamaba la «megamáquina». 
Esta ingeniería social ha constituido un medio técnico completamente 
extraordinario que hizo de las ciudades de los lugares por excelencia de 
aceleración, de innovación y de transformaciones de la producción. Las 
ciudades se han vuelto así centros de intercambios, tanto en su espacio propio 
como entre ellas, con las otras ciudades. Esta actividad corresponde a la 
existencia de las ciudades como sistema de circulación; y es sorprendente 
constatar que, en civilizaciones que no tienen ninguna relación entre ellas, se 
reencuentra el mismo sistema ortogonal, en forma de «damero». Las relaciones 
que permiten este esquema son lo que yo llamo la tercera dimensión de la 
ciudad, la dimensión de «red». 

Ud. acaba de describir las « invariantes » de las ciudades. Pero, ¿cuales 
son los rasgos que los singularizan según las culturas? 



 10 

Algo pasó en las ciudades europeas, algo que no pasó ni en las ciudades del 
Oriente Medio, de China o del Japón: la formación de lo que llamamos un 
«espacio público». En Atenas, la asamblea estaba originariamente hecha del 
círculo de los guerreros, desprendido de su medio en un espacio neutro en el 
que se depositaba el botín y en el que se debía tomar la palabra. Si este 
espacio del Bien común ofreció el modelo de nuestras ciudades, con sus calles 
abiertas, no se le vio aparecer en otras civilizaciones. Como la del Oriente-
Medio, la ciudad china está hecha de barrios amurallados, y las calles funcionan 
solo como corredores entre bloques. Esta idea de un espacio público abierto a 
todos, algo fundamental en nuestra cultura política, permaneció en gran medida 
ajena a las ciudades de otras culturas. Ella está ligada a nuestra filosofía: es la 
idea según la que, a la palabra autoritaria o mágica debe suceder una palabra 
debatida, contradictoria, falsable, la de la ciencia. Uno de los grandes desafíos 
que se le plantea hoy a las ciudades chinas o japonesas, que se occidentalizan, 
es el adaptarse a este modelo sub-yacente. 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, noviembre 12 de 2025. 

  



 11 

MARCEL HÈNAFF 

Claude Lévi-Strauss, el pasador de sentido 

París: Perrin, 2008 

Traducido por Luis Alfonso Paláu C.  Medellín, julio de 2012 – Envigado, co, noviembre 
de 2025 



 12 

Para Marcel Detienne 
& Kozo Watanabe 

En homenaje a Claude Lévi-Strauss, con ocasión de sus cien años 



 13 

Abreviaturas de las obras de Claude Lévi-Strauss citadas en este ensayo 

EEP = Las estructuras elementales del parentesco 

TT = Tristes trópicos 

AE = Antropología estructural 

IMM = “Introducción a la obra de Marcel Mauss” in M. Mauss.  Sociología y 
antropología 

In GC = Georges Charbonnier.  Arte, Lenguaje y etnología 

TA = el Totemismo en la actualidad 

PS = el Pensamiento salvaje 

CC = lo Crudo y lo cocido – Mitológicas I 

MC =de la Miel a las cenizas – Mitológicas II 

OMM = el Origen de las maneras de mesa – Mitológicas III 

HD = el Hombre desnudo – Mitológicas IV 

AEII = Antropología estructural II 

VM = la Vía de las máscaras 

MD = la Mirada distante 

PD = Palabras dadas 

AC = la Alfarera celosa 

CL = de Cerca y de lejos 

HL = Historia de lince 

MEL = Mirar, escuchar, leer 



 14 

Presentación 

Lo que produce sentido 

Lévi-Strauss ¿pasador de sentido?. La fórmula tiene por qué seducir, pero ¿es 
pertinente? Se podrá objetar, ¿acaso no es el sentido lo que precisamente más falta 
cuando se trata del pensamiento de este autor? Para apoyar esta duda se recordará las 
observaciones preñadas de una poética del vacío, por no hablar de un sentimiento de 
la nada, que concluyen obras importantes como Tristes trópicos2 o El hombre 
desnudo. Suponiendo sin embargo que el malentendido en torno al alcance de estas 
páginas pueda ser disipado (más henchidas de distancia serena que de angustia), 
quedaría por demostrar que Lévi-Strauss en sus investigaciones más técnicas nos 
ofrece algo que correspondería a lo que se entiende ordinariamente por “sentido”. Se 
dirá ¿no es esto precisamente lo que su enfoque busca excluir en provecho de 
dispositivos puramente formales? Pero supongamos de nuevo esta objeción 
descartada; aún sería necesario comprender lo que se busca al hablar de “pasador”. 
¿Por qué no creador o productor? ¿Qué entender por esta modesta función de 
intermediario, de go-between? ¿Qué es lo que esto tiene que ver con esta empresa de 
pensamiento? ¿Cómo definirla? Para captar mejor su originalidad y sus promesas bien 
puede ser útil desbrozar –al menos sucintamente– estas cuestiones. 

¿Visiones de la ausencia de sentido? 

“El yo no es digno solo de odio; no hay distancia entre un nosotros y una nada. 
Y si opto finalmente por ese nosotros, aunque se reduzca a una apariencia, es que, a 
menos que me destruya –acto que suprimiría las condiciones de la opción– no tengo 
mas que una elección posible entre esa apariencia y nada” (TT, 418). En estas líneas 
de la última página de Tristes trópicos se enuncia claramente una visión despojada de 
toda ilusión sobre la posibilidad de una glorificación cualquiera de la aventura 
humana, y sobre todo del sujeto individual. Este rebajamiento del yo le hace eco a 
muchas otras anotaciones sobre el estatuto de la conciencia, cuyas pretensiones 
siguen siendo infundadas, contrariamente a lo que toda una tradición filosófica había 
tratado de establecer. Algunas páginas anteriores de la misma obra le había dado 
crédito al budismo por haber sabido afrontar y enunciar esta difícil verdad. Es en una 
modesta pagoda de bambú de un pueblo birmano, en ese espacio calmo y rústico, y 
mientras observa los gestos simples de dos bonzos que realizan sus ritos, cuando se 
le aparece la fuerza de la enseñanza del Buda; de ello extrae esta convicción doctrinal: 
“Todo esfuerzo por comprender destruye el objeto al cual nos hemos aferrado, en 
provecho de un objeto de otra naturaleza; reclama de nuestra parte un nuevo esfuerzo, 
que anula en provecho de un tercero, y así sucesivamente hasta que alcanzamos la 

 
2 “El mundo comenzó sin el hombre y terminará sin él. Las instituciones, las costumbres y los usos, que 
yo habré inventariado en el transcurso de mi vida, son la eflorescencia pasajera de una creación en 
relación con la cual quizás no posean otro sentido que el de permitir a la humanidad cumplir allí su 
papel” (TT, 417) 



 15 

única presencia duradera, que es aquella donde se desvanece la distinción entre el 
sentido y la ausencia de sentido: la misma de la cual partimos” (TT, 415). 

A estos pensamientos les hace eco los que concluyen la tetralogía de las 
Mitológicas. Son formulados en torno de esa afirmación que concierne al ser humano, 
a saber “de que otrora no estaba presente sobre la tierra y de que no lo estará siempre, 
y de que con su desaparición ineluctable de la superficie de un planeta destinado 
también a la muerte, sus labores, sus penas, sus gozos, sus esperanzas y sus obras se 
volverán como si no hubiesen existido, por no haber ya conciencia ninguna que 
preserve así sea el recuerdo de aquellos movimientos efímeros, a no ser por algunos 
rasgos pronto borrados de un mundo de cara en adelante impasible, verificación 
abrogada de que fueron, es decir nada” (HD, 628). 

Pensadores hay, y no de los menores, que se han ofuscado con estas reflexiones 
que, si se tiene todo en cuenta, enuncian verdades que debería razonablemente 
suscribir cualquiera que acepte la pertinencia de nuestro saber sobre la evolución y 
sobre el fin probable de nuestra galaxia. Se ha hablado, a propósito de Lévi-Strauss, no 
solamente de anti-humanismo, de ausencia de sentido, de formalismo, sino incluso 
de nihilismo y de ateismo3. No es necesario aquí regresar sobre estas polémicas y 
estos malentendidos. Es suficiente con releer las misma páginas de las dos obras 
precitadas para descubrir allí claramente algo distinto a un elogio del no-sentido. Por 
ejemplo, en Tristes trópicos, el autor también escribe: “No estamos solos y no depende 
de nosotros permanecer ciegos y sordos a los hombres o confesar la humanidad 
exclusivamente en nosotros mismos (…) Entre la crítica marxista que libera al hombre 
de sus primeras cadenas (…) y la crítica budista que es coronada por la Liberación, no 
hay oposición ni contradicción” (TT, 416). Lo que conduce a esta máxima: “Me debo a 
los hombres como me debo al conocimiento” (TT, 417). 

En el Hombre desnudo y en muchos otros textos4, se invoca más de una vez una 
exigencia semejante de responsabilidad. Se está en las antípodas de todo nihilismo. 
Es más –y esto nos conduce al segundo problema– cuando el autor nos lleva al terreno 
más particular de la investigación etnográfica y evoca el alcance de su constitución de 
la mitología amerindia, escribe: “una obra que yo sé que está preñada de sentido se 
reduce para otros al despliegue de una forma vacía de sentido. Pero es que este sentido 
está incluido y como comprimido en el interior del sistema. No pudiendo instalarse en 
él disponiendo de la inmensa suma etnológica que representan las culturas indígenas 
del Nuevo Mundo, se condena uno a no apreciar nada de su significación interna; visto 
desde afuera, se anula” (HD, 626). El autor añade que los primeros en sentirse 
excluidos son los filósofos en tanto que no se toman el trabajo –o rara vez lo hacen– de 

 
3 A menudo se ha citado esta anotación de E. Levinas: “El ateísmo moderno no es la negación de Dios, 
es el indiferentismo absoluto de Tristes trópicos. Pienso que es el libro más ateo que se haya escrito en 
nuestros días, el libro más desorientado y el más desorientador” Difícil libertad, París, 1959, p. 249. 
Ciertamente, Levinas confiere al concepto de ateismo una acepción que le es propia; es verdad también 
que Lévi-Strauss siempre reivindicó, si no una posición atea, al menos gnóstica. 
4 Por ejemplo “Reflexiones sobre la libertad”, MD, cap. XXII. 



 16 

entrar en ese mundo tan alejado de sus modos de pensar5. Pero hay más: el sentido 
del que está saturado este universo no es una representación general que la precedería 
o la envolvería, es su inteligibilidad que se exhibe en la disposición de las redes de 
relaciones. Estas relaciones se sostienen en objetos de la experiencia vivida; su puesta 
en evidencia es lo opuesto a todo formalismo. Este término exige ser mejor 
comprendido. 

Más allá del formalismo 

¿Qué entender exactamente por formalismo? Aplicada a las ciencias sociales, 
la palabra resuena como un reproche; en desquite, parece apropiada desde que se 
trate de lógica y de matemáticas. Para ver claro acá, se requiere ante todo precisar el 
concepto de “forma”. Se puede retener bajo este término dos acepciones principales: 
1/ Para comenzar forma puede ser opuesta a materia; y esto remite a la tradición 
aristotélica, la del hilemorfismo (hylé: materia; morphé: forma). La forma es entonces 
concebida como un molde, un continente en el cual la materia aún indeterminada 
viene a configurarse. Hablar de formas en este caso es hablar de figuras. Describir su 
modo de aparecer define la tarea de una morfología; el proceso de formación se lo 
llamará morfogénesis. Nada en todo esto indica un formalismo. 2/ Existe sin embargo 
otra acepción de la noción de forma, aquella según la cual ella se opone a contenido: 
la forma designa entonces un esquema estable de relaciones entre términos, mientras 
que el contenido es susceptible de variaciones. Esta oposición puede concernir 
diversos campos como el del derecho; se tratará en ese caso de reglas consideradas 
independientemente de su aplicación; se hablará entonces con razón de formalismo 
jurídico. Existe sin embargo un campo de aplicación más estricto de este concepto, el 
de los modelos lógicos y matemáticos: las relaciones entre los términos son aquí 
consideradas por fuera de todo contenido. Claro que se tiene que ver acá con un puro 
formalismo, y ello según una acepción perfectamente positiva. Se podrá hablar 
también de niveles de formalización en las ciencias naturales o sociales que recurren 
a modelos lógicos y matemáticos, de la química a la economía, de la biología a la 
lingüística. Recordemos que Lévi-Strauss encaró la posibilidad de aplicar modelos 
matemáticos a dispositivos de parentesco6. Pero recordemos también que para él el 
concepto de estructura no se confunde con el de forma. Es lo que enuncia 
perentoriamente su crítica del enfoque narrativo que hace Propp en su Morfología del 
cuento, crítica formulada así: “La forma se define por oposición a una materia que le 
es ajena; pero la estructura no tiene contenido distinto: es el contenido mismo, 
aprehendido en una organización lógica concebida como propiedad de lo real” (AE II, 
113). Lévi-Strauss reconoce que Propp había tenido el inmenso mérito de sacar el 

 
5 “Mi análisis de los mitos de un puñado de tribus americanas, lejos de abolirlo, ha extraído más sentido 
del que reside en las insulseces y lugares comunes a que se reducen desde hace unos dos mil 
quinientos años las reflexiones de los filósofos acerca de la mitología, exceptuando las de Plutarco” (HD, 
577). 
6 En Las estructuras elementales del parentesco, se encuentra una tal aplicación realizada sobre el 
sistema Murgin (Australia) por André Weil, uno de los matemáticos fundadores del grupo Bourbaki. Cfr. 
EEP, cap. XIV, pp. 278-286. 



 17 

análisis de los cuentos de los enfoques puramente genéticos o filológicos. Pero, al 
intentar constituir una tipología fundamentada en las solas funciones y que buscaba 
definirlas independientemente de los períodos históricos y de los medios, se ha 
deshecho de los contextos. Por el contrario, el análisis estructural comienza por el 
inventario preciso de los elementos empíricos que componen el léxico de los sistemas 
culturales y de sus simbolismos. Un relato –mito o cuento– moviliza esos detalles en 
tanto que ellos ofrecen rasgos diferenciados –y por ello mismo pertinentes– que 
permiten constituir matrices contrastivas, en suma: estructuras. Esto quiere decir que 
el contenido no es indiferente. Un detalle ofrecido por el relato no es arbitrario; existe 
porque es congruente con otros elementos siguiendo, por ejemplo, valores de 
simetría, de oposición, de inversión. Por ejemplo, cuando un árbol es mencionado, no 
será un árbol en general, sino un árbol con rasgos precisos, cuyas propiedades son 
conocidas: silueta, tamaño, longevidad, tipo de hojas, a veces de frutos, de raíces, sin 
hablar de la oposición doméstico/salvaje. Son tales detalles los que podrían jugar un 
papel determinante en un dispositivo de homologías con otros elementos. Los 
contenidos no son indiferentes porque están siempre motivados en un contexto. Si la 
estructura es pues “el contenido mismo, aprehendido en una organización lógica”, esto 
quiere decir también que, en el estudio de los mitos o en toda pesquisa etnográfica, no 
se podría buscar formular una gramática antes de haber inventariado el léxico. Las dos 
tareas son de hecho indisociables. El enfoque estructural que propone Lévi-Strauss no 
consiste –según una formulación desafortunada que a veces se encuentra©ª– en 

 
N©ª <Y que esta vez encuentro en un libro que infortunadamente compré, el del diletante Juan José 
Sebreli, el Olvido de la Razón, un recorrido crítico por la filosofía contemporánea (sic). Barcelona: 
Cátedra-Random House, 2007... en donde se lee: “El estructuralismo francés se originó a fines de los 
años cincuenta y comienzos de los sesenta; lo inició Claude Lévi-Strauss, cuando adaptó reglas (sic) de 
la lingüística al ámbito de la antropología”. p. 208. “Creyó necesario, además, que el estructuralismo no 
fuera solo una epistemología, sino que trascendiera al plano ontológico; insistió en que no se trataba de 
un método sino de una certeza (sic). Las leyes de la lingüística se podían aplicar al conocimiento de toda 
la realidad humana... La innovación del estructuralismo lévi-straussiano fue encontrar fundamento 
científico para las ciencias humanas en las reglas de la lingüística. La transformación de esta última, 
junto con la semiología y la semiótica, en ciencia entre las ciencias coincidió además, con el llamado 
‘giro lingüístico’ de la filosofía analítica anglosajona. Aunque tuvieran poco en común, la confusión 
contribuyó también al éxito de esta doctrina. Durante algunas temporadas seguir cursos de lingüística 
se convirtió en una moda (sic) insoslayable en los ambientes sofisticados. ¿Qué obtuvieron los 
antropólogos, sociólogos y filósofos de una ciencia tan formal y abstracta como la lingüística? Levi-
Strauss (p.222) deducía que todo fenómeno social, toda cultura, podía ser mirado como un sistema de 
signos con una estructura específica, como la lingüística, donde lo sincrónico predominaba sobre lo 
diacrónico, el significante sobre el significado (n.42, p.406: La lingüística estructuralista llama 
“significante” al símbolo que representa un concepto, al que denomina “significado” o “referente”. El 
lazo que une el significado con el significante es arbitrario. Los estructuralistas más radicales afirman el 
predominio del significante sobre el significado y, por lo tanto, el carácter insignificante (sic) de éste). El 
lenguaje les es dado a los individuos desde su nacimiento, se transmite de generación en generación de 
forma coercitiva, cada lengua es un círculo cerrado, con su propio código, no hay lengua universal... los 
lingüistas estructuralistas consideraban el lenguaje como un sistema de signos cerrado que no referían 
a nada sino a sí mismos. Esta concepción fue decisiva tanto para Lévi-Strauss como para el 
postestructuralismo, el deconstruccionismo y el formalismo estético de la vanguardia. Todos ellos 
enfatizaban la arbitrariedad y el convencionalismo de los signos, la subordinación del significado al 



 18 

“proyectar” estructuras mentales sobre el dato; consiste por el contrario, en poner en 
evidencia relaciones entre elementos debidamente repertoriados, relaciones cuya 
recurrencia y vínculo con otras, forman sistema; son tales relaciones las que se llaman 
“estructuras”. 

*** 

El análisis estructural se da como objetivo primero observar lo que se ofrece en 
la experiencia. Llama “sentido” a esta inteligibilidad que allí descubre y que sus 
modelos buscan hacer legible. Porque el mundo que trata de aprehender “produce 
sentido”, la tarea del observador no es la de producir interpretaciones (las que no 
harían sino sumarse a las ficciones existentes) sino de reconocer ese hecho del 
sentido y de obrar para su comunicación; por esto a ese observador se lo puede llamar 
el pasador. Abordando las cuestiones de la relación sentido/verdad, de la formación 
de los dispositivos simbólicos, de las producciones de formas plásticas, de las 
transformaciones entre conjuntos, este ensayo tratará de comprender cómo Lévi-
Strauss (con una rara constancia) ha querido asumir esta labor de pasador de sentido. 

 
significante y el olvido del referente (sic), el predominio en fin, de lo simbólico sobre lo real (sic)... Más 
aún, el significado estaba destinado a ser insondable porque “desde sus orígenes el hombre posee un 
acervo integral de significantes que no sabe cómo asignar a un significado que es dado como tal sin, no 
obstante, ser conocido” (p.223)”. Perdonémosle este último galimatías pues, como lo hemos dicho en 
todos nuestros cursos, la traductora de la “Introducción a la obra de Marcel Mauss”, in Sociología y 
Antropología, (p.40) tampoco lo hizo bien. La traducción más aceptable de la cita, y el análisis más fino 
de ella es sin ninguna duda la “Octava serie: de la estructura”, el de Deleuze, en la Lógica del sentido, 
pp.69-70: “El hombre dispone desde su origen de una integralidad de significante que sólo con muchas 
y serias dificultades puede asignar a un significado, dado como tal sin ser por ello conocido”... el orden 
significado es el de lo que puede llegar a conocerse, que no está destinado a ser “insondable” como dice 
Sebreli, sino que por el contrario exige el trabajo de ser producido por las ciencias, puesto que está 
sometido a la ley de un movimiento partes extra partes. Paláu > 



 19 

1 

El debate sentido/verdad y el momento estructuralista. 

Una antropología “buena para pensar” 

La importancia lograda por la obra de Claude Lévi-Strauss en el paisaje 
filosófico francés a partir de los años 50 representa un caso bastante raro. 
Habitualmente se ve a grandes filosofías (como las de Comte o de Hegel) inspirar 
investigaciones en las ciencias humanas. La recíproca no es frecuente. Sin embargo 
tal fue claramente el caso de la antropología de Lévi-Strauss. Ella ha sido de una 
importancia grandísima, confesada o no, para filósofos como Gilles Deleuze, Jacques 
Derrida, Jean-François Lyotard, Paul Ricœur, o teóricos que se reclaman de la 
semiología o de la crítica de textos como Roland Barthes, Michel de Certeau, Gérard 
Genette, Algirdas Julien Greimas, Louis Marin, o –pero menos visiblemente– para otros 
filósofos tales como Michel Foucault, Michel Serres o incluso Louis Althusser; del lado 
del psicoanálisis es necesario mencionar a Jacques Lacan; y para los estudios 
helénicos añadamos los trabajos de Jean-Pierre Vernant, Pierre Vidal-Naquet, Marcel 
Detienne. En suma, si toda esa generación –y sólo para atenernos a ella– ha podido ser 
definida (según una expresión forjada por los teóricos anglo-americanos) como post-
estructuralista, esto ha querido decir primero que ella se situaba en la herencia del 
estructuralismo, incluso si pensaba superar algunos de sus presupuestos (este post 
contiene pues un más-allá en su después). Ahora bien, el estructuralismo (en Francia 
principalmente) estaba ante todo encarnado por Lévi-Strauss. A este nombre, los 
investigadores no dejan de adicionar los de Emile Benveniste & de Georges Dumézil. 
Pero Lévi-Strauss (a diferencia de estos dos últimos) es el único que, luego de haber 
asegurado la notoriedad del término “estructuralismo”, ha reivindicado explícita y 
firmemente el concepto y los métodos, incluso si la palabra sólo la utiliza 
ocasionalmente. 

La novedad Lévi-Strauss y el paradigma informacional 

Este impacto de la antropología estructural sobre la filosofía es tanto más 
paradójico cuanto que es en la búsqueda de romper explícitamente con su formación 
de filósofo que Lévi-Strauss constituyó su método y definió su campo de investigación. 
Él mismo explicó que fue la lectura, en 1933, de Primitive Society (1920) de R. H. Lowie 
la que le produjo el deseo de descubrir esos otros mundos y esos otros modos de 
pensamiento que llevan consigo las culturas tradicionales: “Mi pensamiento salía –
dice él– de esa sudación cerrada a la que se veía reducido por la práctica de la reflexión 
filosófica. Llevado al aire libre, sentía que un hálito nuevo lo refrescaba” (TT, 47). De 
hecho, ese gran aire será para el joven filósofo que era entonces, el de Brasil donde 
permaneció entre 1935 y 1938. Entre sus investigaciones sobre el parentesco, aquellas 
que conciernen las formas de clasificación y la lógica de las cualidades sensibles, y 
esas que tienen que ver con los mitos amerindios, es una verdadera revolución de 
método la que pone a funcionar. No solamente esta aproximación permite comprender 



 20 

mejor el funcionamiento del pensamiento de las sociedades sin escritura sino que ella 
provee medios nuevos para comprender la manera como piensan las nuestras. 

¿Por qué esos trabajos de Lévi-Strauss –entre los cuales algunos son muy 
técnicos– han fascinado tanto, por no decir perturbado, a los filósofos? Si con el pasar 
del tiempo, se pudiera tratar de descubrir lo que ha constituido la verdadera novedad 
de esta empresa teórica, sería preciso admitir que ella supo, muy temprano, percibir el 
gran basculamiento que se operaba en el campo de las ciencias en general y de captar 
sus efectos inducidos en el de las ciencias sociales. En efecto, esta obra más bien 
percibió esos movimientos de fondo aunque no los haya formulado explícitamente. 
Ella fue a la vez una cámara de ecos notable y un laboratorio original. La dimensión 
relativamente no-consciente de esta aventura explica probablemente algunos de sus 
lados tanteadores, pero también su audacia y su energía innovadora. 

¿De qué se trataba? Para comenzar estaríamos tentados a responder que Lévi-
Strauss supo afinar sus investigaciones antropológicas con el diapasón de nuevos 
métodos desarrollados en otro lado como en lingüística, en paleontología, en biología, 
en historia de las religiones, en estética, en lógica matemática, en teoría de la 
comunicación. Estas connivencias son indiscutibles. Pero ellas se sitúan en un 
desplazamiento más amplio cuyo tenor y alcance importa evaluar. Los saberes que 
acaban de ser mencionados tienen en común ocuparse de lenguaje, de códigos, de 
signos, de símbolos, de formas. Ahora bien, es claramente hacia ese campo en su 
conjunto que Lévi-Strauss se siente atraído desde la redacción de su primera gran obra 
sobre el parentesco. En artículos publicados por la misma época (retomados en 1958 
en la Antropología Estructural), explica cómo toma prestado principalmente de la 
lingüística el modelo que le permitió repensar completamente los sistemas de 
parentesco en las sociedades tradicionales. Se trata claramente de un préstamo de 
modelos, no de una aplicación directa de un saber sobre otro material. Pero ¿qué 
significa esta predominancia de las ciencias del lenguaje y de los signos en la que se 
sitúa la investigación de Lévi-Strauss? ¿Se habría contentado –como muchos otros– de 
tomar ese famoso giro lingüístico del que se habló entonces? Quizás, pero entonces 
sería ese propio giro cuya razón de ser entonces tendríamos que comprender. 

Se sabe que, en la historia de las ciencias, la física siempre ha tenido un papel 
central en que ella dibujaba el marco cosmológico de los otros saberes. Desde este 
punto de vista, la modernidad científica nace con la física galileana: el universo está 
constituido por fuerzas medibles y los cuerpos que lo componen están en relación de 
causalidad por la interacción de esas fuerzas. Newton amplía y remata ese modelo. Sin 
embargo, incluso para él, el movimiento inicial es un enigma, y requiere la hipótesis de 
una causa primera divina. El sistema del mundo es un orden mecánico donde los 
movimientos –que analiza la dinámica– permanecen internos a este equilibrio de 
fuerzas. Es este modelo el que transformará profundamente la termodinámica al hacer 
aparecer el universo como una máquina energética, o más exactamente: como una 
máquina capaz de producir movimiento al transformar, bajo la acción del fuego, 
materia en energía y ello en la tensión generada entre una fuente fría y una fuente 
caliente. El universo pierde su eternidad antigua; él es un vasto proceso de 
transformación pero obtenida a un costo elevado, el de la merma entrópica. Así como 



 21 

las del astro solar, las energías terrestres se consumen. Nuestro universo ha tenido un 
comienzo y tendrá un final. Está atravesado por la flecha del tiempo. Tiene pues una 
historia; la materia va hacia la vida; lo que también quiere decir: hacia la muerte. ¿Es 
esta la última palabra del modelo termodinámico? No, puesto que también se ve al 
movimiento ir hacia la complejidad más grande. Cuando Galileo decía que el universo 
está escrito en lengua matemática, pensaba en las relaciones de fuerza calculables 
entre los cuerpos. Se comprende de acá en adelante que eso pueda decirse de la 
composición misma de todos los elementos materiales como lo muestran ya la 
química mineral y orgánica, y todavía más, la biología molecular; la composición de la 
vida misma está regulada por códigos entre los cuales primero el código ADN. Después 
del universo mecánico, luego del universo termodinámico, henos ante el universo 
informático, el de la complejidad de los programas que regulan la génesis de los 
cuerpos, la de los sistemas vivientes, la de las sociedades animales y humanas y, hasta 
un cierto punto, la de las obras mismas de los humanos. 

Son esta cosmología, estos saberes, esta visión, los que se localizan desde 
fines del siglo XIX y a todo lo largo del siglo XX. Desde este punto de vista, la emergencia 
de la lingüística saussuriana se inscribe en el paradigma informacional y hace figura de 
apertura pionera; pero no es la única, casi independientemente Léonard Bloomsfield 
prolonga este acercamiento en los EE. UU. de América mientras que se desarrollan las 
escuelas de Praga, de Moscú y de Copenhague. Es todo esto lo que Lévi-Strauss hereda 
cuando encuentre a Jakobson en Nueva York durante la Segunda Guerra mundial, 
mientras que redacta su obra sobre el parentesco. Lo que le interesa es precisamente 
poner en evidencia los modelos poco numerosos que, bajo la diversidad en apariencia 
enorme de los sistemas de parentesco, organizan los vínculos de alianza, de filiación y 
de consanguinidad. Es también esta orientación –que va hacia un modelo general de 
la comunicación– el que le interesa en obras como la Teoría de juegos (1944) de J. von 
Neumann & O. Morgenstern, y Cibernética (1948) de N. Wiener. Fue así mismo en 
Nueva York –a donde regresa durante tres años, justo después de la guerra– donde se 
beneficia, a través de Jakobson, de los debates muy intensos e innovadores de las 
conferencias Macy donde se elaboran las cuestiones y los conceptos que van a hacer 
emerger los saberes de donde procederán el establecimiento de los computadores y 
las investigaciones en ciencias cognitivas7. 

Esta orientación que busca descubrir programas o modelos en las relaciones 
sociales es precisamente lo que diferencia el estructuralismo de Lévi-Strauss del de 
los antropólogos británicos y norteamericanos del período de entreguerras, que 
hablan de estructura social como siendo el conjunto de las relaciones empíricamente 
observables en el seno de los grupos. Las estructuras de las que habla Lévi-Strauss 
son de un tipo completamente distinto. Él designa con ello modelos, es decir 
dispositivos de relaciones constantes entre términos que se determinan 
diferencialmente (como lo hacen los fonemas de la lengua). Se lo habrá comprendido: 
la empresa de Lévi-Strauss se sitúa claramente en el corazón de la gran transformación 

 
7 Sobre esta aventura intelectual, la mejor obra disponible al día de hoy es la de Jean-Pierre Dupuy, En 
los orígenes de las ciencias cognitivas, París: la Decouverte, 1994. 



 22 

de los saberes que se opera en el curso del siglo XX. Su intelectualismo es indiscutible, 
pero hay que situarlo en el marco del paradigma cognitivista que se estaba 
constituyendo. Se comprende así mucho mejor el lazo que se establece con Lacan. El 
inconsciente del que hablaba Freud es claramente un dispositivo termodinámico, una 
“caldera” psíquica, un depósito de fuerzas en conflicto que, a través de los 
simbolismos, deben abrirse una vía hacia la palabra. Planteando que “el inconsciente 
está estructurado como un lenguaje” y con su “ello habla”, Lacan presupone que las 
energías psíquicas están de entrada codificadas; son cadenas significantes en las que 
queda por identificar el significado indicado en el síntoma. En suma, Lacan re-traduce 
a Freud para la edad de la información. Enuncia en términos de signos y de lenguaje lo 
que Freud formulaba en términos de energías (como lo hacía Nietzsche en el mismo 
momento); pero, fiel a Freud, haciendo del lenguaje mismo y de todo el orden de los 
signos el lugar donde el deseo del hombre afronta su límite, se expone, y donde por su 
palabra, se descubre sujeto en su mortalidad. 

En torno a los años 50-70, la fascinación por todo lo que era signo o código fue 
sorprendente. Pareció incluso excesiva para quienes no percibían los envites del “giro 
lingüístico”8 o permanecían atentos a otras cuestiones. En efecto, el error de una cierta 
semiología fue tomar las cosas al revés; no ver o sólo retener en lo dado, signos, y tratar 
de conferirles una coherencia, así fuera artificial, mientras que se trataba –como lo 
intentaban los investigadores rigurosos– de identificar en el material observado los 
elementos pertinentes cuyos rasgos diferenciales forman una trama lógica. Tal fue 
constantemente la exigencia metodológica de Lévi-Strauss. Lo que hubo pues de más 
prometedor y de más sólido en el momento estructuralista fue esa tentativa de poner 
en evidencia lo que, en ciertos campos de las ciencias sociales, podían constituir 
núcleos generadores de relaciones entre términos bien identificados para exhibir su 
inteligibilidad; eso le ocurrió a los elementos de la lengua, a los lazos de parentesco, a 
las formas plásticas o sonoras, a las figuras narrativas, a las prácticas rituales, a las 
modalidades del hábitat o del vestido, a las actitudes del cuerpo, a las artes de la 
cocina y de muchas otras expresiones de la cultura. Se comenzaba a comprender –y 
esa fue y sigue siendo la belleza de la empresa– que las prácticas más humildes y las 
más descuidadas poseían su coherencia y revelaban una inteligencia refinada en su 
ejercicio más ordinario. 

Lévi-Strauss es claramente el primero, en las ciencias sociales a comienzos de 
los años 50, en sostener fundamentalmente lo siguiente: existe hoy una disciplina a la 
que le debo lo esencial de los modelos de mi programa teórico, es la lingüística, y más 
particularmente la fonología estructural; el conjunto de las cuestiones relativas al 
lenguaje y a los saberes sobre el hombre debe ser encarado como haciendo parte de 
un proyecto mucho más global que está camino de formularse como una teoría general 
de la comunicación. La orientación teórica que se dibujó en los debates sobre la 
cibernética, combinada con la metodología perfeccionada por la lingüística 
estructural de la que Jakobson era entonces el representante más innovador, 

 
8 De ese giro, un balance, a veces muy crítico, fue propuesto por Thomas Pavel, el Espejismo lingüístico, 
París: Minuit, 1988; Vincent Descombes, lo Mismo y lo Otro, Madrid: Cátedra, 1979. 



 23 

constituyó indiscutiblemente el terreno en el cual el proyecto de Lévi-Strauss pudo 
desarrollar potentes raíces. Se trataba de nuevas herramientas de investigación y de 
un nuevo horizonte de pensamiento. Pero no era filosofía, o no al menos en el sentido 
estricto que reivindica esa disciplina. 

No se requiere ser etnólogo veterano, a lo sumo viajero curioso y observador 
atento de las instituciones, para comprender que toda disciplina (además de los 
objetos de saber, de los conceptos y de los métodos) prospera institucionalmente por 
la valorización de referencias (autores, revistas, lugares), por la producción de un 
idioma, por la secreción de un tono que varía según las épocas, los países y las 
escuelas. Se está ahí o no se está ahí. En lo que concierne a la filosofía de estilo francés 
de los años 40-60, y a pesar de la diversidad de los enfoques9, evidentemente Lévi-
Strauss ya no estaba ahí. En cuyo caso (y esta es otra lección que retiene el viajero) 
más vale regresar con los suyos con la seducción y el derecho a la hospitalidad que 
confiere el estatus de extranjero, que ser un miembro mal aceptado de la tribu. En todo 
caso, Lévi-Strauss –con un sentido muy seguro de los riesgos del terreno– escogió ora 
distanciarse explícitamente de la disciplina filosófica, ora atrincherarse tras una 
confesión hiperbólica de ignorancia cada vez que los filósofos le reclamaban 
aclaraciones de las que no estaba seguro de dominar las fórmulas convenidas. Es 
preciso aplaudir y respetar esta prudencia10, y no tratar de forzar la mano al 
antropólogo para convencerlo de que él seguía siendo –a pesar de él, a pesar de todo– 
un filósofo sin saberlo. En desquite, así como en su obra se evidencia ese estrato del 
pensamiento salvaje cuya actividad perdura plenamente en el corazón de las esferas 
donde triunfa la razón moderna, así mismo, más allá de la disciplina consagrada con 
el nombre de filosofía, queda abierto para todos una tarea de pensamiento que 
trasciende los territorios separados del conocimiento. 

Esa tarea nunca aparece mejor que en las razones que han alejado a Lévi-
Strauss de la filosofía, al menos de la que le fue enseñada en la Sorbona en los años 
20; las enuncia al comienzo de Tristes Trópicos. Son de dos órdenes: 1. carácter 
gratuito de argumentaciones que se ejercían sobre objetos sin envite; 2. privilegio 
desmesurado concedido a la conciencia como criterio de evaluación de lo verdadero. 
Se hubiera podido suponer que, contra estas dos insuficiencias, Lévi-Strauss disponía 
de algunos recursos serios. Por ejemplo, hubiera podido continuar por la vía del 
marxismo al que él había consagrado su memoria de maestría11. Se hubiera podido 

 
9 Se podría anotar que además de una corriente espiritualista aún muy importante, y una filosofía de las 
ciencias original (salida de Brunschvicg & Duhem), los que dominan la disciplina son los herederos del 
bergsonismo que a su vez se enfrentan a los neo-kantianos; se ve también emerger los nuevos lectores 
de un Hegel redescubierto gracias a Alexandre Kojève, luego Jean Hyppolite; pero sobre todo uno ve 
cómo se forma una potente corriente fenomenológica con Sartre & Merleau-Ponty primero, luego con 
Emmanuel Levinas & Paul Ricoeur. 
10 “No tengo una filosofía en la que valga la pena parar mientes, aparte de unas cuantas convicciones 
rústicas…” (HD, 576). 
11 “La lectura de Marx me arrebató tanto más cuanto que a través de ese gran pensamiento tomaba 
contacto por primera vez con la corriente filosófica que va de Kant a Hegel; todo un mundo se me 
revelaba. Desde entonces, este fervor nunca se vio contrariado y rara vez me pongo a desentrañar un 



 24 

también orientar hacia el psicoanálisis puesto que Freud le había permitido –dice él– 
descubrir una racionalidad más amplia, la de un orden significante, más allá de las 
ilusiones de la conciencia12.  Otra salida posible: si hubiera sido germanizante como 
Sartre, Merleau-Ponty, Aron o Ricoeur, hubiera podido tener acceso a textos entonces 
no traducidos de Brentano y de Husserl que muestran que la conciencia es siempre 
intencional, es decir: conciencia de algo; por tanto, por definición, girada hacia lo otro 
de sí.  Pero él se encontró con que lecturas –como la de Lowie– o circunstancias –como 
la oferta de enseñar en Brasil– o en fin, dice él, un giro de espíritu13, han decidido la 
elección: fue la etnología. Queda lo esencial en este destino: es una exigencia de dar 
una verdadera sustancia al saber la que aleja a Lévi-Strauss de una cierta filosofía. Y 
dado que su trabajo etnográfico y su reflexión antropológica son de una tal riqueza 
sustancial, por ello han encontrado en él tanta materia de reflexión. Se presenta en él 
una exigencia muy fuerte de captar los contenidos de la experiencia colectiva. Pero lo 
que sorprende o seduce es ante todo el método de acceso, a saber el análisis 
estructural; es también la hipótesis de que el pensamiento no se juega necesariamente 
en el discurso (incluso en el que se dice filosófico) sino en las expresiones mismas de 
la cultura: ritos, relatos, realizaciones plásticas o sonoras, y muchas otras 
producciones. Tal es este “pensamiento salvaje” que, de manera inesperada, se 
presentaba a los filósofos y los convidaba a volver a ver de arriba abajo la manera 
misma de encarar el estatuto de su propio discurso, e incluso de su disciplina. Se 
puede pues decir, imitando para ello una de las fórmulas más conocidas de Lévi-
Strauss, que su antropología apareció decididamente como “buena para pensar”. Aún 
es necesario precisar lo que motivó un interés tan profundo, y tan duradero, en los 
filósofos, incluso –o a veces sobre todo– en los que fueron más reservados con 
respecto al estructuralismo. Pues ese interés no tenía que ver con una curiosidad por 
un saber que se podía suponer portador de exotismo; se trataba más bien de un recodo 
en la renovación de los saberes sobre el hombre del que esta antropología no era sino 
una componente, pero una componente ejemplar. 

La antropología estructural u otra articulación sentido-verdad 

La naturaleza de lo verdadero se transparenta en el cuidado que pone en ocultarse.  
Lévi-Strauss (TT, 61) 

Lo que entre los lectores de los textos de antropología de Lévi-Strauss provocó 
el choque y desató el movimiento de interés teórico, no fueron ante todo las referencias 
(entonces muy nuevas) a la cibernética y al paradigma de la comunicación. Los 

 
problema de sociología o de etnología sin vivificar mi reflexión previamente con algunas páginas del 18 
Brumario de Luis Bonaparte o de la Crítica de la economía política” (TT, 45). 
12 Dice él que con Freud descubre que son “precisamente las conductas en apariencia más afectivas, 
las operaciones menos racionales, las manifestaciones declaradas como prelógicas, las que son al 
mismo tiempo las más significantes” (TT, 43). 
13 Lévi-Strauss habla incluso a propósito de la etnografía de una “afinidad de estructura entre las 
civilizaciones que estudia y la de mi propio pensamiento (…) tengo la inteligencia neolítica” (TT, 41). Y 
añade más adelante: “Como la matemática o la música, la etnografía constituye una de esas raras 
vocaciones auténticas. Uno puede descubrirla en sí mismo, aunque no se la hayan enseñado” (TT, 43). 



 25 

filósofos –al menos en Francia– estaban en su gran mayoría formados en una tradición 
y una atmósfera que los hacía impermeables a tales consideraciones. Se puede más 
bien suponer que es la operación por la cual, de una manera original, la cuestión del 
sentido se encontró articulada aquí con la de la verdad. Lo que entonces hace posible 
esta articulación en el plano conceptual es la noción de estructura y, en el plano 
metodológico, es la forma de aproximación de los hechos de lengua y de cultura 
propuesta por el análisis estructural. 

¿Qué queremos comprender por la distinción entre verdad y sentido14? Ella se 
asimila a aquella, frecuentemente hecha en filosofía desde comienzos del siglo XIX, 
entre un modelo clásico y un modelo romántico. Esta formulación remite por una parte 
al racionalismo del siglo XVII (que en Francia sobre todo se llama “época clásica”) y, 
por el otro, a la filosofía de la cultura que se desarrolló en Alemania en la época 
romántica con Schleiermacher, Schlegel, Herder, Hegel y sus sucesores 
(paradójicamente es Nietzsche el que, a través de Burckhardt, hereda de esta tradición 
y la radicaliza en una dirección inédita). Esta oposición recorta de hecho aquella más 
familiar, y desde hace tanto tiempo establecida, entre la filosofía especulativa por un 
lado y, por el otro, la tradición hermenéutica. 

Se puede llamar especulativa a una forma de pensamiento por la cual el 
objetivo del proceder filosófico es el de establecer criterios de validez del juicio, por 
tanto de definir conceptos y procedimientos de razonamiento susceptibles de 
fundamentar una partición entre juicios verdaderos y juicios falsos. Las cuestiones 
ontológicas quedan entonces acá suspendidas a los criterios lógicos. La cuestión de 
la verdad se presenta acá esencialmente como una cuestión de validez de los 
enunciados: elección de los axiomas, enunciado de los principios, coherencia de las 
proposiciones. Se comprende que un tal pensamiento se presente como un 
racionalismo estricto y considera a las matemáticas como pudiendo ofrecerle los 
mejores modelos a su andadura. Este tipo de filosofía ha sido la de una tradición 
dominante en registros tan diferentes como los que representan por ejemplo 
Aristóteles, Descartes, Spinoza, Leibniz, Hume, Kant. La filosofía toma acá en general 
la forma del tratado, y la exposición es la de la argumentación deductiva. 

Se puede llamar hermenéutica al pensamiento que plantea la cuestión del 
sentido como previa a la cuestión de la verdad o como constituyendo su vía de acceso. 
¿Qué hay que decir? Esto esencialmente: que para esta tradición la verdad se 
manifiesta o se experimenta en figuras (como la del sabio presocrático o del profeta 
bíblico) o en acontecimientos que son otras tantas experiencias comprendidas como 
mensajes de un remitente a un destinatario. Captar ese mensaje es comprender su 
intención. Ahora bien, esto consiste en percibir su sentido, pero es también reconocer 
la objetividad propia, es decir la verdad: algo ha sido dicho o significado para todos y 
cada uno a través de una historia compartida. Pero la idea de verdad aquí se refiere 
más al proceso de revelación de lo oculto que al procedimiento de refutación de lo 

 
14 Es claro que esta oposición no recorta directamente la que hace Frege entre sentido y referencia (o 
denotación), y que concierne al estatuto lógico de la proposición. Pero precisamente esta será una de 
las ambiciones de la fenomenología: integrar esta oposición en una acepción más amplia del sentido 
dado en la experiencia, con una referencia como la que testimonia de la verdad del ser. 



 26 

falso. Ella tiene que ver con lo alético –con el develamiento– más bien que con la 
lógica. La tradición hermenéutica se ha desarrollado desde la antigüedad, tanto en los 
círculos religiosos (hermeneia remite a Hermes, el dios de los mensajes) como más 
tarde, de forma más importante, en la teología cristiana. La razón de esta diferencia es 
bastante comprensible: la filosofía especula a partir de principios y de requisitos 
propuestos como universales, y que presuponen facultades comunes del espíritu, o 
constantes de la naturaleza humana. No está concernida –sólo a título de casos 
ejemplares– por los datos de la historia y los de la cultura.  Estos son por el contrario la 
materia privilegiada de la reflexión para el pensamiento hermenéutico; ella considera 
pues como esenciales acontecimientos, ritos, símbolos, que conllevan de modo 
envuelto el sentido de una historia. Así procede la exégesis bíblica; se trata de captar 
una verdad a través de los personajes y sus gestos, a través de los cantos o de las 
compilaciones de sentencias, a través de los logros o de las pruebas de un pueblo. Esta 
verdad, que no está inicialmente referida a un saber del mundo sino a la 
comprehensión y meditación sobre el sentido de un destino, aparece como la 
intención divina manifestada en el mundo de los hombres, como un mensaje por 
descifrar en los signos escogidos por Dios. Tal es el descubrimiento perturbador de 
Pascal, haciendo por sí mismo el trayecto de retorno de la verdad de la ciencia hacia la 
del destino cristiano: “Dios de Abraham, Dios de Isaac, Dios de Jacob, no de filósofos 
y de científicos” (Memorial). Esta reacción pascaliana indica un corte que la filosofía 
“clásica” no puede superar. Tratar de lograrlo será precisamente el programa del 
pensamiento “romántico”. 

Pues evidentemente que es un cambio importante en filosofía cuando aparecen 
pensadores que comienzan a sostener que la cuestión de la verdad es también una 
cuestión del sentido –cifra de figuras ligadas a relatos y a tradiciones– y afirman, como 
Hegel, que el Absoluto se realiza como Historia. La cuestión de la verdad como objeto 
del juicio queda entonces acá suspendida a la de la verdad como realización temporal 
de lo absoluto. Desde entonces no se podría decir simplemente que la verdad es; es 
menester decir que ella adviene porque el concepto mismo es movimiento de la 
mediación, esencia que se revela efectuándose. La cuestión de la verdad se vuelve la 
de la realización del sentido en figuras contingentes –pero ejemplares– y en 
expresiones de la cultura. La verdad no existe sino como resultado. Desde este punto 
de vista la escatología marxista hace la relación más manifiesta: la cuestión de la 
verdad se plantea en definitiva como la del sentido de la historia; ya no como Espíritu 
absoluto sino como movimiento de la emancipación de la humanidad por medio de la 
acción de una clase social determinada declarada portadora del destino de todos. Es 
verdad lo que hace a este movimiento posible. La filosofía no puede desde entonces 
pretender juzgar la historia; ella misma es un hecho histórico. Aquí interviene un 
elemento nuevo con respecto a Hegel, a saber: que la manera clásica de plantear la 
cuestión de la verdad tiende de acá en adelante a ser considerada no solamente como 
limitada, “raciocinante”, sino que ella puede sobre todo ser denunciada como 
instrumento de ocultamiento de la realidad verdadera. Emerge así una nueva figura del 
pensamiento: la de la sospecha con respecto a la filosofía en tanto que tal, y esto 
desde sus orígenes. Sospecha de una manipulación de la idea misma de verdad. Por 



 27 

esto las relaciones difíciles y a menudo conflictivas entre las ciencias exactas y el 
marxismo para el que no hay neutralidad de lo verdadero; de acá esa pregunta 
iconoclasta: ¿a quién le aprovecha el modo neutralizador de plantear la “verdad” de 
las ciencias? Es necesario pues repensar los fundamentos de la ciencia en función del 
programa de emancipación. Se trata de saber quién decide los criterios de verdad. 
¿Qué potencias disponen de ellos? No estamos lejos de las interrogaciones de 
Nietzsche: ¿quién es y qué quiere el que quiere lo verdadero? ¿Qué fuerzas trabajan los 
signos y los producen? Es entonces la relación remitente-destinatario la que se 
cuestiona. Parece que se está ya muy lejos de ahora en adelante de la tentativa 
hegeliana de integración del sentido (de las figuras) en la verdad (del Espíritu). Sin 
embargo, en términos de modelo se está exactamente en su surco. Pues es aún 
siguiendo el movimiento temporal de la relación sentido/verdad que Freud concibe la 
cura. La verdad es Bearbeitung: ella es lo que trabaja la experiencia temporal de un 
sujeto sometido a la presión de un deseo inconfesable o de un trauma reprimido. El 
acceso al reconocimiento de sí es el movimiento complejo de la verdad en el sujeto al 
que le corresponde liberarse de un estado de dependencia y de desconocimiento 
definido como orden inconsciente de las pulsiones. “Wo Es war, soll Ich werden”, 
“Donde estaba ‘Ello’, ‘Yo’ debo advenir”; la verdad es ese movimiento de emancipación 
en el sujeto mismo; ella es su actualización como libertad. Tal sería la historia de todo 
sujeto. Con Freud se encuentra confirmado en el plano de un método de cura y de una 
teoría del sujeto, el principio hegeliano y más generalmente romántico de una 
realización de lo verdadero en el tiempo; pero aquí el asunto se presenta como una 
serie de sucesos contingente, pues lo verdadero no preexiste a su devenir; se 
constituye temporalmente; sólo se lo conoce al término del proceso. 

Sin embargo esta contingencia hace parte del presupuesto teleológico. El 
sentido sobreviene; no es lo que orienta el movimiento. Comprender la cuestión de la 
verdad a partir de la del sentido no tiene pues ya que ver solamente con la tradición 
“romántica”. Esta abrió la vía a una fusión del concepto y de la figura, de la idea y del 
acontecimiento, de lo universal y de lo contingente. Es claramente así como han 
podido prosperar las filosofías radicales de una crítica de la historia (Marx), de una 
crítica del sujeto (Freud) y de una crítica de la verdad (Nietzsche); estos tres 
“pensamientos de la sospecha” (como los llama precisamente Ricoeur) podían 
desembocar en un profundo relativismo. Es a esta amenaza a la que la fenomenología 
pareció entonces ofrecer una potente réplica. 

La respuesta de la fenomenología 

La fenomenología apareció en efecto como una tentativa muy nueva para hacer 
concebible la emergencia de un campo trascendental a partir de la experiencia del 
sujeto captado en su mundo inmediato. Se trataba de remontar de las condiciones de 
la experiencia del sentido a las de la afirmación lógica, luego ontológica, de lo 
verdadero. La fenomenología parece pues poder ofrecer una salida al dilema 
sentido/verdad y, por allí, hacer posible pensar la experiencia —como en el último 
Husserl, y más claramente en Merleau-Ponty— comprendida allí la de la historia (y de 
sus conflictos), de la cultura y del sujeto, restituyéndole al pensamiento la exigencia 



 28 

de enunciar los criterios de verdad. De nuevo se hizo pensable la relación de la 
experiencia histórica y subjetiva con los saberes exactos (matemáticas, ciencias de la 
naturaleza) y la puesta en perspectiva de éstos en el horizonte del ser. Tras los pasos 
de Sartre y sobre todo de Merleau-Ponty, una corriente muy amplia de la filosofía 
francesa de post-guerra se orientaba claramente por esta vía de investigación que 
renovaba el diálogo con la filosofía especulativa (en Gran Bretaña y en los EE. UU. la 
fenomenología se mostraba igualmente capaz de entrar en diálogo con la filosofía 
analítica ya bien instalada). La fenomenología parecía finalmente poder ofrecer el 
terreno de los encuentros y de las síntesis. 

Ella se presentó como el proceder filosófico que, más que ningún otro antes de 
él, se proponía plantear la cuestión de la verdad a partir de la experiencia del sentido. 
Desde este punto de vista el concepto decisivo es el de intencionalidad. Pero cuando 
Husserl enuncia, siguiendo a Franz Brentano, que toda conciencia es conciencia de 
algo, entiende no solamente que toda conciencia sólo sabe de sí misma por fuera de 
sí, pero también que toda cosa está ahí para una conciencia. Una tal relación se la 
llama sentido. Husserl explica que la conciencia busca el objeto que ella no es, y que 
pertenece a una objetividad –Gegenstandlichkeit– pero el objeto mismo no es tal sino 
porque él está “enfrentado” por la conciencia; es ella la que reconoce su “sentido de 
ser” (Seinsinn). Este sentido no es una vivencia singular e incomunicable. Se trata 
precisamente de lo que, en la relación intencional, es reconocible por toda 
consciencia. 

Esta universalidad es lo que conecta la cuestión del sentido y la de la verdad. 
Pero esta verdad no es la de la aproximación objetivista; ella enuncia, siguiendo el 
ejemplo que da Husserl, que el cubo verdadero es el definido por la geometría con sus 
seis caras estrictamente iguales. De hecho, la experiencia que tengo del cubo es la de 
un volumen del que nunca percibo todas las caras al mismo tiempo; más aún, sólo las 
apercibo siguiendo una deformación de perspectiva. Mi visión procede por perfiles 
sucesivos. Veo sin embargo claramente un cubo y capto su naturaleza geométrica 
propia. El sentido que tengo de él no contradice la definición objetiva; pero conduce a 
una verdad más profunda, la de una experiencia del mundo, de una anterioridad de lo 
dado, que precede todo saber objetivo. Siguiendo este enfoque, Heidegger llegará a 
plantear la cuestión del sentido del ser como la cuestión que abre la de su verdad 
según la acepción griega, es decir de su develamiento. 

Pero en el caso de la fenomenología francesa las cosas tomarán un giro un poco 
diferente debido a las posiciones enunciadas por Sartre en El ser y la nada. Frente a la 
oposición tajante que él hace entre en-sí y para-sí, entre la cosa que no tiene ningún 
sentido y la conciencia que es la única que se lo confiere, Merleau-Ponty comprende 
la necesidad de señalar mediaciones, de definir un entre-dos, o como él lo dice: un 
“inter-mundo”. Hay que pensar la encarnación del espíritu; y simultáneamente, es 
necesario concebir la inteligibilidad del mundo natural. Ahora bien, entre dos está el 
cuerpo, mi cuerpo. No es cualquier cuerpo; es el cuerpo de un ser intencional. Aunque 
el acto fundador no es un “yo pienso”, si un “yo percibo”.  Este percipio incluye en sí el 
“yo pienso”, pero también un “yo siento”, “yo existo”, “yo vivo en el mundo”, “estoy con 
otros”. El cuerpo entrelaza en él la conciencia que enfrenta el mundo y al mundo que 



 29 

se da como cargado de sentido: “La experiencia de una cosa real no puede ser 
explicada por la acción de esta cosa sobre mi espíritu; la única manera para una cosa 
de actuar sobre un espíritu es ofrecerle un sentido, manifestarse a él, constituirse 
delante de él en sus articulaciones inteligibles”15. El en-sí opaco de Sartre no podría 
ser destituido más claramente. 

En este punto, Merleau-Ponty empuja la fenomenología husserliana tan lejos 
como es posible. ¿Cuál es este sentido que el mundo puede ofrecer si el sentido sólo 
aparece para una conciencia? Merleau-Ponty llega hasta decir que las perspectivas o 
los perfiles según los cuales yo apercibo un objeto hacen parte de él. Es necesario sin 
duda atreverse a esta paradoja para evitar con ello una más grande que sería la de 
suponer que el mundo lleva en sí un sentido, cuando se sostiene que él sólo tiene 
sentido para un ser intencional. Decididamente hace falta una mediación en este inter-
mundo. No basta con situarla en el cuerpo si este sigue siendo una caja negra y si la 
articulación en él es simplemente postulada sin ser demostrada. Este eslabón faltante 
es precisamente el que, hacia mediados de los años 50, Merleau-Ponty comienza a 
encontrar en la lingüística y la antropología estructurales. Pero antes de que lleguemos 
a este recodo del camino, es necesario recordar que existía otra alternativa: la que 
ofrece la hermenéutica, disciplina entonces muy próxima de la fenomenología. ¿Por 
qué no haber recurrido a sus servicios? 

La respuesta de la hermenéutica 

Suponiendo en efecto que el proceder fenomenológico haya aparecido como 
demasiado dominado por un pensamiento del sujeto constituyente, se podía pensar 
que una hermenéutica renovada que se propusiera una reflexión desde las 
mediaciones de la historia y las producciones de la cultura, debía estar en capacidad 
de responder a la exigencia de una más grande objetividad o de un reequilibrio a partir 
del polo del mundo dado. Indiscutiblemente una tal hermenéutica ofrecía las 
herramientas de análisis más finas y las más seguras para abordar las producciones 
del espíritu: obras, textos, instituciones. Necesitaremos pues comprender lo que los 
filósofos han buscado pedirle al enfoque estructural que no les fuera ya ofrecido por la 
hermenéutica. 

Esta disciplina tal como había sido definida por Wilhem Dilthey pertenece a una 
tradición principalmente alemana que se remonta a F. D. E. Schleiermacher. La 
filosofía francesa había permanecido relativamente indiferente a ese tipo de 
pensamiento. Pero en la inmediata post-guerra el pensamiento de Dilthey16 es 

 
15 Merleau-Ponty (1942). La estructura del comportamiento. Buenos Aires: Hachette, 1957. p. 215 
<subraya HènaB>. 
16 La principal obra de Dilthey entonces disponible en francés era: Introducción al estudio de las ciencias 
humanas (1883), París: PUF, 1942; 
Edición y traducciones para la editorial Fondo de Cultura Económica (México), 1944-1963. 
Vol. 1 Introducción a las ciencias del espíritu, 1944. 
Vol. 2 Hombre y mundo en los siglos XVI y XVII, 1944. 
Vol. 3 De Leibniz a Goethe, 1945. 
Vol. 4 Vida y poesía, 1945. 



 30 

descubierto al mismo tiempo que la fenomenología de Husserl, que la ontología de 
Heidegger, luego la de Gadamer. Indiscutiblemente es la obra de Paul Ricoeur la que 
ha representado en Francia su expresión más rigurosa y la más innovadora. 

La distinción que a comienzos del siglo XX había propuesto entre explicar y 
comprender se vuelve una especie de referente obligado del debate teórico en las 
ciencias sociales. 

Explicar constituye la tarea propia de las ciencias de la naturaleza, las que 
enfrentan y deben buscar la objetividad. Esta está asegurada por la separación de 
principio que existe entre el observador y la cosa observada. No hay empatía posible 
entre los dos polos. La vista singular debe ser excluida del resultado. Cualquiera sea la 
realidad de los estados psíquicos que acompañan las etapas de la demostración, nada 
de eso puede entrar en la ecuación, ni puede constituir un parámetro del saber. 

Comprender, según Dilthey, designa en desquite el proyecto propio de las 
ciencias del espíritu –las Geistwissenschaften– que conciernen todos los saberes que 
tienen que ver con el hombre y sus expresiones y, en primer lugar, con la historia. Aquí, 
a diferencia de las ciencias de la naturaleza, el objeto de saber es él mismo un sujeto 
dotado de una vida psíquica. Desde este punto de vista, Dilthey se sitúa resueltamente 
en una perspectiva individualista. Lo que él entiende por ciencias del espíritu no tiene 
en efecto nada que ver con el espíritu objetivo hegeliano; se trata del espíritu como 
facultad, incluso si él sólo es aprensible a través de sus expresiones: signos, obras, 
textos. Desde este punto de vista, Dilthey confirma su ruptura con la hermenéutica 
romántica. Su proyecto no es oponer la fuerza intuitiva de la comprensión al 
razonamiento objetivo de la explicación. Por el contrario él busca establecer que la 
tarea de comprender debe realizarse siguiendo un rigor y una objetividad tan grandes 
como la de explicar. Ahora bien, este rigor exige ante todo que se tome en cuenta el 
hecho de que un saber que se dedica al hombre tal como él es captado en sus obras, 
implica una proximidad entre el sujeto cognoscente y el objeto conocido. La 
comprensión remite a esa copertenencia y es ello lo que abre el campo del sentido. 
Pero el rigor supone igualmente un método que garantice una objetividad; tal es la 
exigencia de verdad que se da el trabajo de interpretación. El ejemplo canónico de ello 
está dado por los métodos precisos de establecimiento y de discusión de los textos 
puestos a punto por la filología. Sin embargo, más allá del caso privilegiado de los 
textos, son concernidas todas las formas de expresión de la cultura en su movimiento 
temporal, es decir en lo que Dilthey llama la “vida” (Leben). Ya no la vida en el sentido 

 
Vol. 5 Hegel y el idealismo, 1944. 
Vol. 6 Psicología y teoría del conocimiento, 1945. 
Vol. 7 El mundo histórico, 1944. 
Vol. 8 Teoría de la concepción del mundo, 1945 
Vol. 9 Literatura y fantasía, 1963. 
Otras traducciones: Teoría de las concepciones del mundo, Revista de Occidente, Barcelona 1944. 
Historia de la Filosofía, Fondo de Cultura Económica, México 1951. 
Introducción a las ciencias del espíritu: ensayo de una fundamentación del estudio de la sociedad y de 
la historia, Revista de Occidente, Madrid 1956. 
La gran música de Bach, Taurus, Madrid 1963. 
Crítica de la razón histórica, Península, Barcelona 1986. 



 31 

de la hermenéutica romántica y de la Lebensphilosophie, sino una vida que por sí 
misma se organiza, se estructura, se objetiva, se deposita en las obras. La vida se 
escribe de alguna manera en la diversidad de las producciones de la cultura y, por ahí 
mismo, ofrece un sentido que hay que “leer”. Puede ser objeto de una interpretación 
por que ella es ya significación. En resumen, la vida, de una cierta manera, es ya 
espíritu. Pero expresarse así ¿no es un regreso inconfesable a Hegel? Dilthey percibe 
bien la posible objeción y a ella responde presentando su proceder como teniendo que 
ver con una vía de encuentro con Husserl para quien el sentido se ofrece ya en la 
experiencia que nos corresponde describir. Pero afirmar esto es también alejarse de 
una problemática del sujeto constituyente. Comprender no solamente es dar un 
sentido, es captar un sentido dado. Merleau-Ponty no cesa de mostrarlo a todo lo largo 
de la Fenomenología de la percepción. Ahora bien ¿no es esto precisamente lo que 
sostienen los enfoques estructurales en algunas disciplinas emergentes –en primer 
lugar la lingüística– y de manera mucho más rigurosa y documentada? Es lo que el 
principal representante de la corriente hermenéutica en Francia, Paul Ricoeur, 
comprendió bien pronto; él muestra que aprecia claramente la apuesta cuando 
escribe: “El lenguaje es un objeto para una ciencia empírica” (…) “La conquista del 
punto de vista estructural es seguramente una conquista de la cientificidad. Al 
constituir el objeto lingüístico como objeto autónomo, la lingüística se constituye ella 
misma como ciencia”17. Ricoeur precisa a propósito de los primeros trabajos de 
Merleau-Ponty: “el hecho de que la noción de lengua, en tanto que sistema autónomo 
no se haya tenido en consideración, pesa fuertemente en esta fenomenología de la 
palabra”18, y añade más adelante: “es a través y por medio de una lingüística de la 
lengua que una fenomenología de la palabra es posible actualmente. Su recurso al 
proceso de ‘sedimentación’ la lleva del lado de la vieja noción psicológica de habitus, 
de poder adquirido, y el hecho estructural en tanto que tal se malogra”19. 

En todo caso, tal es la convicción que comienza a difundirse entre toda una 
nueva generación de filósofos formados primero en la fenomenología y que habrían, 
ora de transformarla, ora de alejarse de ella para formar el grueso de la corriente 
señalada antes como “postestructuralista”. Este descubrimiento para los filósofos 
puede resumirse en esto: la palabra del sujeto que habla no es posible –no puede 
formarse ni entenderse– sino porque es llevada por el sistema de la lengua, sistema 
autónomo de determinaciones materiales y de reglas de formación fonológicas, 
morfemáticas y sintácticas. En breve: hay un dispositivo objetivo de formas lingüísticas 
que precede y hace posible toda palabra individual. 

 

 

 
17 “La estructura, la palabra, el acontecimiento” (1967) in El conflicto de las interpretaciones. Buenos 
Aires: Fondo de cultura económica, 2003. pp. 82 y 84. Ver también “Estructura y hermenéutica”, ibid., 
pp. 31-63. 
18 Ricoeur, “la Cuestión del sujeto; el desafío de la semiología” in El conflicto de …, op. cit., p. 245. 
19 Ibid., p. 248. 



 32 

El avance estructuralista: lingüística y antropología 

Captar un sentido ya dado era sin embargo una clara exigencia de Merleau-
Ponty; la de definir mejor “este inter-mundo que llamamos historia, simbolismo, 
verdad por hacerse”20, y que él opone al dualismo sartreano de los hombres y de las 
cosas. Pero era preciso ir más lejos. También es como un reproche posible dirigido a 
Dilthey y que se puede leer en esa anotación enunciada en su lección inaugural en el 
Collège de France: “Luego de que uno ha prescindido del recurso al Espíritu objetivo 
hegeliano, cómo evitar el dilema de la existencia como cosa y de la existencia como 
conciencia, cómo comprender ese sentido generalizado que se arrastra en las formas 
históricas y en la historia toda entera, que no es el pensamiento de ningún cogito y que 
los solicita todos”21. En este punto, una pregunta crucial se le plantea al fenomenólogo: 
¿qué queda de la conciencia intencional a nivel de los hechos de cultura? O bien sólo 
hay sentido porque en definitiva las obras, las instituciones son reconocidas y queridas 
por un sujeto; ellas se ofrecen entonces al desciframiento del historiador o del 
hermeneuta que pueden realizar una reapropiación; o bien ese sentido que se produce 
“como pensamiento de ningún cogito” no tiene ninguna necesidad de estar “en la mira” 
de ninguna conciencia para ser. Pero ¿cómo concebir esta autonomía significante de 
una totalidad anterior al sujeto por fuera de toda hipótesis teleológica, es decir sin 
suponer una potencia –así sea impersonal– capaz de producir su orden? Esta 
racionalidad objetiva reconocida desde hace tiempos en el universo físico ¿podía ser 
afirmada con respecto a las producciones de la cultura? ¿y por tanto en las ciencias 
sociales? ¿habría al menos alguna región de la actividad humana donde esto podría 
constatarse? La respuesta del último Merleau-Ponty es sí, se lo puede verificar en el 
caso de la lengua tal y como Saussure renovó su análisis. Una tal afirmación constituye 
un confín que Merleau-Ponty apenas pudo esbozar. Ello aparece claramente en los 
últimos textos publicados mientras estaba vivo (especialmente en Signos). Ante este 
descubrimiento, él no duda en enfrentar una transformación más amplia: “La teoría del 
signo, tal como la lingüística la elabora, implica quizás una teoría del sentido histórico 
que pasa por encima de la alternativa de las cosas y de las consciencias”22. Y añade 
más adelante: “Hay acá una racionalidad en la contingencia, una lógica vivida, una 
autoconstitución de la que precisamente tenemos necesidad para comprender en 
historia la unión de la contingencia y del sentido, y Saussure muy bien podría haber 
esquematizado una nueva filosofía de la historia”23. Quizás sea pedirle mucho a la 
lingüística, pero esta petición audaz da una idea de la espera. Precisamos pues 
plantearnos esta pregunta: ¿qué ofrecía tan novedoso la lingüística estructural –y con 
ella la antropología de Lévi-Strauss que va a explotar sus modelos– que pudiese forzar 
a la fenomenología y a la hermenéutica a reconfigurar, por no decir: a redefinir, la 
relación sentido/verdad? 

 
20 Merleau-Ponty. Las aventuras de la dialéctica. Buenos Aires: la Pléyade, 1974. p. 226. 
21 Merleau-Ponty. Elogio de la filosofía. Buenos Aires: Nueva Visión, 2006. p. 85. 
22 Ibid., p. 87. 
23 Ibid., p. 88. 



 33 

El descubrimiento de la lingüística estructural le enseñó a los filósofos que la 
expresión y la comprensión de la palabra sólo son posibles porque, a un nivel más 
profundo, las formas de integración fonéticas, morfemáticas, sintácticas, son 
producidas y reconocidas por los interlocutores de manera espontánea (o si se 
prefiere: no-consciente). En resumen, como lo habían demostrado los grandes 
precursores que fueron Saussure y Trubetzkoy (seguidos por Jakobson, Benveniste, 
Hjelmslev, luego Chomsky y muchos otros), quedaba establecido de ahora en adelante 
que, bajo la palabra viva (según una expresión familiar a los fenomenólogos), y 
haciéndola posible, se encuentra siempre presente e implícito el dispositivo formal de 
la lengua, como totalidad virtual de las relaciones diferenciales y de los elementos 
formadores sin los cuales ningún discurso sensato podría ser materialmente ni decible 
ni audible. El estudio de este funcionamiento autónomo es el objeto de un saber 
empírico comparable al de las ciencias de la naturaleza. En otros términos, el sentido 
sólo es posible por la existencia, a un nivel no conciente, de un proceso objetivo de 
diferenciación, y por la existencia de un sistema de relaciones y de reglas de 
transformación donde la conciencia no tiene nada que hacer, pero sin los cuales un 
sujeto no sería capaz de formar frases ni su habla podría ser comprendida por otro. Lo 
que quiere decir en general (y no solamente para el caso del habla) que hay ya un orden 
inteligible en las cosas mismas que hace posible el acto por el cual un sujeto le confiere 
un sentido a esas cosas. 

Es esta perspectiva teórica la que hace posible la lingüística estructural. El 
problema era que para entonces los filósofos no se interesaban, o lo hacían muy poco, 
en la lingüística (se lo ve claramente en Sartre, Kojève, Bachelard, o el primer Merleau-
Ponty) hasta que la lectura de Lévi-Strauss (y fue este su papel involuntario de incitador 
o de mediador para muchos de sus lectores) los invite a leer a Saussure, Jakobson y 
Benveniste (para sólo citar los más notorios). El giro lingüístico es entonces 
impresionante en toda la generación que emerge en el curso de los años 60. Se puede 
resumir en esta afirmación: la codificación de un conjunto de elementos materiales 
desprovistos ellos mismos de sentido, es la condición de posibilidad de la expresión 
del sentido; el plano ideal del significado es inseparable del plano material de 
organización del significante. Y esto se puede demostrar empíricamente y siguiendo 
métodos comparables a los de las ciencias exactas. Se tenía aquí de alguna manera el 
eslabón faltante entre el orden de la naturaleza y el del espíritu; o para decirlo como 
Dilthey, entre el movimiento de la vida y el orden de la significación. 

Al presentar la lingüística estructural como la que ofrecía el modelo por 
excelencia del proceder que era el suyo, Lévi-Strauss parecía no reivindicar ninguna 
apertura específica. Pero la lectura de sus trabajos fue determinante por razones que 
le eran propias: por primera vez un análisis de los hechos de cultura podía, con un 
nuevo rigor, tomar el relevo de un segmento de la tarea hermenéutica. La antropología 
estructural demostraba que existía, a nivel de los datos observables (formas del 
parentesco, organizaciones sociales, ritos, relatos míticos, formas tradicionales de 
clasificación, prácticas culinarias o vestimentarias, diversas técnicas, artes y todas las 
expresiones plásticas) dispositivos de organización, y una lógica inmanente, en suma: 
conjuntos de relaciones objetivas llamadas estructuras que constituían las 



 34 

condiciones de posibilidad del sentido. Mejor aún: llamaba sentido al hecho mismo de 
estos dispositivos. Para decirlo en términos sartreanos (pero contra Sartre): no es el 
sujeto –el para-sí– el que le confiere, por medio de un gesto soberano, un sentido a un 
objeto opaco –el en-sí–; es éste, en tanto que ya provisto de una estructura 
determinada, que se ofrece al sujeto como aquello a propósito de lo cual es posible 
enunciar un sentido. Brevemente: (y tal es claramente la nueva síntesis 
sentido/verdad) no hay sentido subjetivo (lo que un sujeto comprende y puede 
comunicar) porque existe al mismo tiempo una inteligibilidad del mundo, del sentido 
dado, un orden analizable como verdad objetiva. De este modo se podía imaginar 
prescindir del “recurso al Espíritu objetivo hegeliano”, capaz de unir en él la necesidad 
del concepto con la contingencia de las figuras. El enfoque estructural ofrecía una 
nueva vía, una vía que articulaba la ciencia de las cosas con el análisis de los datos de 
la cultura y de la historia; hay sentido porque en un cierto nivel, esos datos, como los 
objetos del mundo natural, se presentan como conjuntos inteligibles que tienen que 
ver con saberes objetivos. Todo ocurre como si las estructuras del lado del objeto 
constituyeran un campo trascendental inmanente que responde a las categorías del 
espíritu del lado del sujeto. 

Por sus presupuestos teóricos, por su método, y en fin, por la cualidad de sus 
resultados en los dominios de la lingüística como de la antropología, el enfoque 
estructural cuestionaba –de facto y sin habérselo propuesto– algunos de los 
presupuestos fundamentales de la fenomenología y de la hermenéutica. 
Comencemos por la segunda; esto facilitará el regreso a la primera. 

Es entre los dos métodos de la explicación y de la comprehensión que el análisis 
estructural se traza una vía original. Y esto sin percibirlo mucho al comienzo; luego de 
manera cada vez más decidida a medida que el método iba saliendo del dominio de la 
lingüística y se extendía (sobre todo gracias a Lévi-Strauss) al campo de las 
organizaciones sociales –sistemas de parentesco–, luego al de los relatos –los mitos– 
y de las expresiones simbólicas –rituales, obras artísticas, prácticas de la vida 
cotidiana–. ¿En qué consistía la novedad? Era de muchos órdenes: 1.- El enfoque 
estructural extendía de manera decisiva el campo de la explicación bien adentro en el 
de la comprensión. Revelaba en este último un nivel inexplorado que tenía que ver con 
saberes objetivos. 2.- Esta avanzada nueva de la explicación no significaba por ello una 
victoria de las posiciones objetivistas; obligaba a articular de otra manera la relación 
entre explicar y comprender, y sobre todo a recusar la oposición presentada como si 
fuera la de dos polos fundamentalmente separados; 3.- Estos cambios de 
aproximación y de presuposiciones, encontraban su razón de ser en el concepto de 
estructura. Se trataba claramente de un uso nuevo de ese concepto antiguo. 

Estructura no quiere decir simplemente organización o coherencia 
arquitectónica –la que era su acepción más tradicional– sino que ella significa, según 
la lingüística de Saussure y la fonología de Trubetzkoy, que relaciones recurrentes entre 
elementos desprovistos de sentido constituyen las condiciones de posibilidad del 
sentido, materiales organizados y diferenciados que siguiendo muchos niveles de 
integración hacen posible la expresión de un discurso. No se trata de sostener que de 



 35 

esta manera el sentido surgiría del no-sentido24. Se trata de decir que esos niveles 
organizados e integrados se vuelven los medios de expresión de una significación. 

Se comprende pues que el estructuralismo trastorne el paisaje cuando aparece. 
Sin habérselo propuesto, él conmovió de forma profunda algunas certidumbres 
fenomenológicas. ¿Qué es lo que en las aproximaciones propuestas por la lingüística 
o la antropología estructurales podía turbar las argumentaciones elaboradas por 
Husserl y sus sucesores? ¿No habían ellos sabido demostrar con rigor cómo, partiendo 
del mundo vivido, las implicaciones trascendentales de la experiencia ordinaria podían 
salir a luz? ¿Qué lo que se presentaba como sentido de la experiencia ordinaria remitía 
a una verdad más amplia y verificable? Mejor aún: tomando el problema de la otra 
vertiente, la de los saberes objetivos, la fenomenología era capaz de mostrar que su 
positividad no podía fundamentarse ella misma, que siempre era a partir del hecho 
fundamental de la experiencia del mundo y de las pretensiones de la conciencia 
intencional que se constituía el zócalo invisible de los conocimientos sobre el cual la 
ciencia más objetiva podía desprender sus saberes más formales, como la técnica 
más eficaz podía desarrollar sus producciones más complejas. Toda la cuestión 
estaba pues concentrada en este punto: ¿cuáles son las condiciones del sentido a 
partir del cual piensa remontar de la experiencia común a los criterios objetivos de lo 
verdadero? ¿Será suficiente con decir que el sujeto trascendental es la instancia que 
confiere un sentido, fundamentado verdaderamente, al mundo percibido, a la palabra 
intercambiada, a la experiencia del otro, a las tradiciones heredadas, a los saberes 
operacionales, a los objetos técnicos? Siguiendo la línea de Husserl, esta era la 
argumentación de Merleau-Ponty antes de su lectura de Saussure. La cuestión se 
convertía en esta: no era suficiente con describir la experiencia del intermundo 
(culturas, simbolismos, lenguas) tal como era vivida por un sujeto; se necesitaba 
dotarse de los medios de analizar sus datos de manera precisa, según métodos 
comprobados para exhibir su inteligibilidad intrínseca, así como se comenzaba a poder 
analizar, en muchos niveles muy complejos, las estructuras de la lengua. Éstas 
aparecían de ahora en adelante como aquello sin lo cual una palabra viva de un sujeto, 
dirigida a otro sujeto, ya no sería posible. 

 

 

 
24 Tal es la posición a nuestra manera de ver excesivamente tajante que toman algunos intérpretes que 
radicalizan el hecho de que los elementos constitutivos de un simbolismo o de un código no tienen 
sentido por sí mismos; lo que es exacto. Pero es necesario inmediatamente añadir que por tanto ellos 
no son cualquier cosa; por ejemplo los fonemas son movilizados por la lengua en la medida –y 
solamente en esta medida– en que poseen rasgos diferenciales, e incluso oposicionales, sin los cuales 
las palabras no serían reconocidas ni las frases pronunciables; su combinación produce un material 
inteligible, un dispositivo de codificación; ellos forman pues el primer nivel de articulación sobre el cual 
el segundo nivel –el de los morfemas y el de la sintaxis– puede desarrollarse. La falta de valor semántico 
de los fonemas puede ser llamado “no-sentido”. Pero de ahí a decir que ese no-sentido es la condición 
del sentido, es tomar riesgos metafísicos inútiles. Es más pertinente decir que un nivel de codificación 
sin contenido propio hace posible la formación de las frases que buscan decir algo. 



 36 

Estructura y significación 

Si el lenguaje, el objeto percibido, la obra de arte, se presentan como realidades 
inteligibles antes de toda palabra, de toda mirada, de toda interpretación, esto cambia 
en efecto considerablemente no solamente la relación explicar-comprender sino más 
generalmente la concepción de la relación entre sujeto y objeto o –si se prefiere– entre 
mundo constituido –ya sea naturaleza o cultura– y el espíritu humano. La hipótesis 
fenomenológica es que el correlato de mi acto de percepción es, no un objeto, sino 
algo de lo que yo reconozco el sentido. La hipótesis estructuralista es: lo que se ofrece 
a mi vista, a mi oído, o a mi acción, posee una inteligibilidad que es reconocida por el 
acto mismo de percibir o el hecho de actuar; es en esto donde hay conocimiento; o 
mejor aún: que existe esa adequatio rei et intellectu por la que los escolásticos definían 
la verdad. O para decirlo de otra manera: el sentido que confiere el acto intencional 
encuentra un orden sensato ya presente en la cosa. Este orden, es lo que el análisis 
estructural se propone poner en evidencia. El mundo –natural o social– con el que 
tenemos que ver, no es un mundo opaco sino que está hecho de conjuntos ya 
elaborados. 

De este modo Lévi-Strauss recuerda que para el lingüista el lenguaje articulado 
no está hecho de sonidos. La propia investigación neurológica nos enseña que no son 
los mismos mecanismos cerebrales los que tratan los valores fonéticos y los sonidos 
musicales. Existe una actividad de diferenciación y de codificación que se produce al 
nivel mismo de los sentidos. El ojo no es un espejo sino un aparato para analizar rasgos 
(contrastes luminosos, valores coloreados, movimiento e inmovilidad, niveles de 
curvatura, verticalidad/horizontalidad). Fue a partir de este “trabajo” constante de 
filtración y de coordinación que la actividad mental configura el mundo percibido. No 
existe pues material en bruto. Hay articulación entre una primera codificación y una 
expresión elaborada. “Lejos de ver en la estructura un mero producto de la actividad 
mental, hemos de reconocer que los órganos de los sentidos poseen ya una actividad 
estructural, y que todo cuanto existe fuera de nosotros, los propios átomos, moléculas, 
células y organismos, poseen caracteres análogos” (MD, 141�). Lo que permite esta 
afirmación más general: “Cuando la mente se hace cargo de los datos empíricos 
previamente procesados por los órganos de los sentidos, continúa trabajando 
estructuralmente, por así decirlo, una materia que recibe ya estructurada” (MD, loc. 
cit.��). Hay pues una doble articulación, análoga a la que definen los lingüistas, y cuyo 
alcance Lévi-Strauss propone generalizar por todas partes donde se constate una 
elaboración por el espíritu de un material ya codificado. Todo ocurre como si el espíritu 
en su funcionamiento espontáneo fuese ya intérprete; “releva y desarrolla operaciones 
intelectuales ya en curso en los órganos de los sentidos” (MD, 142���). 

Por la importancia concedida a este proceso de doble nivel, y a lo que él designa 
como relación de relación, Lévi-Strauss muestra que él no confunde código y 
significación. Un código puede estar constituido por una serie de elementos sacados 

 
<� Estructuralismo y ecología.  Cuadernos anagrama, p. 41>. 
<�� Ibid., p. 42> 
<��� Ibid., p. 44> 



 37 

de un conjunto cualquiera en razón de sus valores distintivos y opositivos (rasgos 
sonoros, intensidades luminosas, formas geométricas, o moléculas específicas como 
en el caso del ADN); estos valores están privados de carga semántica; se los llama 
entonces negativos; es su iteración ordenada la que constituye un código que 
introduce un orden reproductible en el conjunto considerado (sonidos, objetos 
percibidos, células vivientes). Un código aparece como produciendo un orden donde 
no existe ley; regula un conjunto ante todo indeterminado. No hay código de la 
gravedad; es una ley universal. La naturaleza no codifica lo universal, sino solamente 
lo contingente. Se puede pues decir: el sentido no es posible, sólo es reconocido en el 
fenómeno porque el acto intencional lee allí un orden ya presente; este orden es 
aquello por lo cual el mundo dado está ya codificado, “legible” antes de que nuestros 
sentidos lo recibiesen. Entre el sujeto percipiente y la cosa percibida la relación no es 
inmediata; es un entramado. Esta trencilla que Merleau-Ponty había tratado de definir 
refinando su descripción del acto perceptivo, he acá que el análisis estructural lo hace 
de entrada más complejo y más preciso, sacando a luz el doble nivel de relación entre 
el sujeto percipiente y el mundo percibido. 

Tal es indiscutiblemente la nueva relación explicar/comprender que ha 
trastornado las certidumbres fenomenológicas. La frontera de los dos enfoques se 
encontraba claramente desplazada. El saber exacto penetraba más profundamente en 
el campo de la comprehensión; pero, en un servicio de retorno, éste disponía de 
nuevos medios para que se le asegure el trabajo de interpretación. Así se ofrecía la 
certidumbre de que la captación del sentido podía asintóticamente fundirse con la 
exigencia de la verdad por el acceso a un suplemento de objetividad. Es este el servicio 
que le reconoce Ricoeur al análisis estructural cuando afirma que es una conquista de 
la cientificidad. 

Esta inteligibilidad intrínseca es claramente lo que evidencia la lingüística 
estructural al mostrar que la lengua es un sistema de signos que sólo son reconocibles 
porque a nivel de sus elementos constituyentes ellos están mutuamente 
determinados por matrices contrastivas. Se trata de dispositivos y de funcionamientos 
que son el objeto de saberes empíricos siguiendo métodos comprobados de 
verificación. Son de otro orden distinto al análisis lógico del discurso o que la 
descripción fenomenológica de la palabra. Ninguna reducción eidética estaría en 
posibilidad de alcanzarlos. Nadie experimenta la lengua como sistema. Pero cada uno 
al hablar, confirma esa su realidad la que sólo pueden alcanzar las herramientas y los 
métodos bien constituidos. La racionalidad del sistema de la lengua no es producto de 
ninguna decisión de una razón individual. Es una regulación análoga a la de un 
organismo viviente. 

De manera comparable, y en un plano completamente distinto, los sistemas de 
parentesco de las sociedades tradicionales están constituidos por dispositivos 
complejos de alianza y de filiación que ningún individuo ni ninguna autoridad nunca 
decidieron poner en su lugar. Forman por el contrario las condiciones a partir de las 
cuales son posibles las iniciativas y las escogencias. Esta racionalidad inmanente no 
es nada distinto de un principio regulador. Lévi-Strauss lo afirmaba ya en su obra sobre 
el parentesco: “Este principio regulador puede poseer un valor racional, sin concebirse 



 38 

racionalmente; puede expresarse en fórmulas arbitrarias sin estar, en sí mismo, 
privado de significación” (EEP, 143). Esta fórmula constituye una respuesta posible a 
las controversias de escuela que, ante hechos de este tipo, se preguntan si se trata de 
reglas o de normas. Se puede responder que se trata de regulaciones (espontáneas) 
que la práctica institucional transforma en reglas implícitas o reconocidas (de 
funcionamiento) y en normas (deontológicas) que hay que respetar. 

Pero más allá de este debate, lo que nos interesa aquí es la existencia de un 
proceso autónomo que genera un orden que aparece como inteligible a seres 
racionales; se comprenden en él y por él sin haberlo producido. Ahora bien, es esto 
precisamente lo que Lévi-Strauss define como un conjunto simbólico25. Son estos 
tales conjuntos coherentes, organizados siguiendo una lógica propia, los que 
constituyen el material privilegiado del análisis estructural. En este punto uno puede 
preguntarse de nuevo cómo se plantea la cuestión del sentido. Parece ser que lo que 
Lévi-Strauss llama sentido es la disposición misma de los elementos en un conjunto 
considerado (sistemas de signos, lazos de parentesco, grupos de mitos). En cuyo caso, 
el trabajo de interpretación termina cuando se logra poner en evidencia los dispositivos 
de relaciones que gobiernan esos elementos. El sentido no sería entonces nada 
distinto a la estructura manifiesta. Sin embargo, sostener esto sería reducir el análisis 
estructural a una máquina célibe. En efecto, un dispositivo estructural –como un 
sistema de parentesco, un ritual o un conjunto de mitos– no existe gratuitamente (para 
mostrarse, para ser admirado en su organización compleja) sino para hacer posible 
algo. Pronto habremos de saber qué. 

En este punto regresemos al debate sobre la cuestión del sentido. Podría 
resumirse así: ¿cómo definir y en qué plano situar el aspecto semántico de los datos 
de la cultura? Según Jakobson cada nivel de la lengua comporta una carga semántica 
específica, excepto los fonemas; éstos son no solamente valores relativos y opositivos 
–como las otras entidades– sino que son sobre todo valores negativos. Son rasgos 
diferenciales puros. El golpe de audacia de Lévi-Strauss fue transponer este modelo al 
análisis de los mitos y de indicar entidades narrativas que él llama mitemas, 
confiriéndoles un estatuto similar al de los fonemas26. 

Todos los que han trabajado, y todavía lo hacen, sobre el material mítico27 y 
sobre su teorización, han considerado que al plantear así las cuestiones Lévi-Strauss 
introducía en este dominio de estudios la verdadera revolución. Ricœur la celebra 
mejor que cualquier otro, incluso si duda que un tal modelo eminentemente 
productivo para las culturas orales, sea válido para las tradiciones en donde domina 

 
25 Es así como se puede comprender rigurosamente su fórmula a menudo citada según la cual no hay 
que buscar un origen social del simbolismo, sino por el contrario comprender el origen simbólico de la 
sociedad (aquí origen teniendo que ser comprendido desde un punto de vista lógico y no genealógico). 
Este será el objeto de los análisis del texto siguiente del presente ensayo. 
26 Ver más adelante texto 3. 
27 Por ejemplo Jean-Pierre Vernant (1974), Mito y sociedad en la Grecia antigua, Madrid: Siglo XXI, 1982; 
Jean-Pierre Vernant & Pierre Vidal-Naquet (1981), Mito y tragedia en Grecia antigua I, Madrid: Taurus, 
1987; Marcel Detienne (1977), La muerte de Dionisos, Madrid: Taurus, 1982; Marcel Detienne (1972), Los 
jardines de Adonis; la mitología de las aromáticas en Grecia, Madrid: Akal, 1983. 



 39 

una cultura escrita y donde las representaciones de un tiempo orientado y acumulativo 
le dan un valor completamente distinto a la transmisión y a la retoma de un mensaje 
que implica una relación remitente/destinatario (como la que existe entre una 
divinidad y su pueblo). Pero el modelo estructural permite medir las distancias al 
plantear al comienzo las buenas preguntas (como Dumézil lo había hecho en el campo 
de las mitologías indoeuropeas28). El diferendo no está pues en este nivel, sino en otro 
más profundo donde Ricoeur reencuentra los cuestionamientos de la fenomenología 
y de la hermenéutica. Pues si es verdad que un mitema no tiene sentido por sí mismo 
sino solamente en un conjunto donde interviene al combinarse con otros, no deja de 
ser cierto que la elección hecha por el dispositivo narrativo de esos mitemas, supone 
que ciertos elementos más bien que otros son retenidos en razón de la carga 
semántica que vehiculan, incluso si esta carga está distribuida según valores 
contrastivos. Por ejemplo, los relatos míticos a todo lo largo del mundo sitúan millares 
de soles profundamente diferentes, e incluso contradictorios, de una cultura a otra. 
Pero tenemos que esta multiplicidad se injerta en una experiencia que, cualquiera sea 
la variedad de los contextos, confiere a este astro, como a ninguno otro, una riqueza 
semántica y un estatuto singular que le permiten esta abundancia de combinaciones 
narrativas. Recordar esto no es hablar en términos de arquetipo, es decir: de identidad 
de contenido o de universalidad de las representaciones culturales. Se trata de una 
experiencia al nivel mismo del cuerpo y de los sentidos que abre a una multiplicidad 
posible de representaciones. Así mismo, explica Ricoeur, rituales o relatos podrán muy 
bien hacer jugar de manera variada las oposiciones de alto y bajo, de derecha e 
izquierda, de día y de noche, pero ellos sólo lo pueden hacer porque nuestra 
experiencia sensible de esos espacios orientados o de esos aspectos del tiempo, les 
reconoce un valor distintivo específico. Para decirlo aún de otra manera: todas las 
culturas valorizan de manera original la relación derecha/izquierda, a veces de manera 
comparable, a veces de forma irreconocible. Estas diferencias y la constitución de sus 
relaciones lógicas serán el objeto de la investigación antropológica (por ejemplo: 
representación del cuerpo, nominación de sus partes, modelos del espacio edificado); 
pero el hecho mismo de que nuestro cuerpo sea la sede de una tal diferenciación 
interesará al fenomenólogo como una posibilidad fundamental; como por lo demás le 
interesará al neurólogo y al investigador en ciencias cognitivas en tanto que constante 
relativa a los procesos de distribución del espacio percibido, a las cenestesias, y esto 
en todo ser humano cualquiera sea su cultura. 

Es claramente a este nivel que la fenomenología puede mantener entera su 
pretensión de plantear las cuestiones del “sentido de la experiencia”. Pero cuando se 
trata de comprender los datos de una historia y de una cultura singulares es solamente 
sobre la base de la encuesta empírica que el trabajo de interpretación es posible y que 
esta experiencia “ante-predicativa” puede ser retomada y tratada en la lógica de un 
simbolismo local. 

 
28 Ver entre otros: G. Dumézil. Ideas romanas. París: Gallimard, 1969. Los dioses soberanos indo-
europeos, Barcelona: Herder, 1999. 



 40 

 

La posición crítica y el pensamiento salvaje 

Esta legítima reivindicación de la fenomenología nos reconduce a la del 
estatuto del discurso filosófico en general. Lévi-Strauss se reclama de una posición 
escéptica. Este escepticismo fuertemente y a menudo reivindicado ¿es una posición 
de repliegue? Parece más bien ligado a una cierta ética de la ciencia. Y ante todo a una 
actitud intelectual de respeto delante de la inmensidad y la complejidad del mundo 
por conocer, ante su resistencia a nuestros saberes. Esta certidumbre de una 
limitación constitutiva del conocimiento (y es en lo que Lévi-Strauss se considera 
kantiano) probablemente no deja de tener relación en él con una notable retención del 
intérprete. Esta posición está ligada primero a la certidumbre sobre la vanidad de todo 
meta-discurso. El intérprete muestra, expone; ¿puede pretender explicar, glosar, 
excepto que produzca un discurso de primer grado –una creencia– que sólo podrá ser 
el objeto de una nueva interpretación? El mitólogo según Lévi-Strauss se mantiene en 
esta posición modesta de intermediario –de pasador–, la de una presentación de los 
dispositivos que pone en evidencia; a este respecto, se piensa como el pintor o el 
músico que somete su obra a la mirada –o a la escucha– del público sin buscar hacer 
la glosa de ella29. 

Ahora bien, precisamente después de Hegel, y pasando por figuras de 
pensamiento muy diferentes tales como Kierkegaard o Nietzsche, ha habido en la 
filosofía la avanzada de un deseo poderoso de escapar de la posición juzgadora, de 
abandonar el promontorio crítico, de sustraerse del régimen de la representación y del 
metadiscurso, en suma: de “realizar” la filosofía, y así ejecutar la inversión del 
platonismo. Este deseo performativo ha marcado claramente una etapa del 
pensamiento de Deleuze, de Derrida o de Lyotard. ¿Es una posición sostenible? ¿Se 
puede estar a la vez en y por fuera del plano de la representación? Es dudoso que el 
discurso filosófico pueda reclamar para él ese privilegio que anula su posición de 
enunciación. Ésta, por definición, pertenece al régimen de lo reflexivo, es decir de un 
“saberse” inherente al saber. 

Podría pues ser que el rechazo de Lévi-Strauss de asumir cualquier postura 
filosófica explícita esté ligado ante todo a la ambición de acceder a ese régimen 
performativo necesariamente negado al filósofo, pero quizás accesible al mitólogo. De 
allí su demanda aparentemente modesta de sólo ser un instrumentista que se 
contenta con poner en relación los relatos que expone, de ser el simple medium de su 
intercomunicación, el director de coro de su polifonía. Ese sueño performativo sería 
que el pensamiento funciona como un simbolismo en el sentido en que –lo veremos 
pronto– un simbolismo opera, es eficaz; no es el pensamiento reflexivo; muy 
exactamente es el “pensamiento salvaje” (que Ricoeur, defensor de la reflexividad, 
designa como “un pensamiento que no piensa”). Así como el pensamiento de 
Delacroix está en su pintura, no en su Diario, o el de Mozart en su música, no en sus 
cartas, así mismo el pensamiento salvaje está en lo que él muestra y efectúa a través 

 
29 Este punto será más ampliamente desarrollado ulteriormente en el texto 4 de este ensayo. 



 41 

de las formas, como es el caso para un ritual, un grupo de mitos, un espacio 
construido, una música. Si hay sentido está en la disposición estructural misma; el 
intérprete según Lévi-Strauss debe permanecer en su nivel, seguir siendo parte activa 
en el dispositivo y rechazar la posición que consistiría en suponer un significado 
distinto al que emana del juego de los significantes. Si se va a seguir hablando de 
interpretación ella se reducirá entonces a esa localización y a ese proceso; es así como 
ha de comprenderse esta afirmación frecuentemente recordada: “el pensamiento 
salvaje no distingue el momento de la observación y el de la interpretación” (PS, 323) 
así como tampoco –añade Lévi-Strauss– en el habla intercambiada no se separa la 
audición de la comprensión. Ciertamente, pero el saber sobre el lenguaje está bien 
obligado a hacerlo. Podría ser claro que el mitólogo, no más que el filósofo, no pueda 
en el ejercicio de su disciplina, transformar el decir en hacer. En esto –y Lévi-Strauss 
sería el primero en admitirlo– ocurre con él como para todos y cada uno, científico o 
no, a saber: que irremediablemente Modernos no podemos sino asumir la exigencia 
crítica y su distancia constitutiva. Pero lo hacemos para reconocer inmediatamente 
que, en lo ordinario de nuestra experiencia personal y colectiva, estamos enganchados 
a lógicas de afectos y simbolismos que son exactamente aquello por lo que estamos 
también en el corazón del “pensamiento salvaje”. Ahora bien, es él mismo el que capta 
y reconfigura –en la lengua del poema o del relato, en las formas sonoras o visuales– el 
trabajo del artista, que confirma y reactiva la acogida que hacemos de sus obras. En 
este plano, cada uno debería poder decirse: “tengo la inteligencia neolítica” (TT, 41), o 
al menos aspirar a ello. Pues sin duda, si existe alguna situación y cierta experiencia 
donde el acceso al sentido tiene que ver –y en el más alto grado– con el gesto de un 
pasador, es esta. Pero para ello tenemos que comprender mejor –en este debate con 
Lévi-Strauss– lo que se puede entender por simbolismo y por dispositivo mítico. 
 


