
cuaderno sobre dyihadismo y extrema 
derecha: odiarás a tu prójimo como a ti 

mismo nº 155 
 

 
 

	
13-Noviembre,	10	años	después	

Djihadismo,	populismo:	un	mismo	
combate,	por	Hélène	L’Heuillet	

Hélène	L’Heuillet, publicado	el	12	de	noviembre	de	2025	
 

10 años después de los atentados del 13 de noviembre de 2015, ¿cómo nos ha 
cambiado el terrorismo? Para la filósofa y psicoanalista Hélène L’Heuillet, el 
potenciamiento del populismo nacionalista obedece, en el fondo, a la misma lógica del 
djihadismo: el odio del lenguaje. 

¿Un	ataque	que	ha	tenido	“éxito”?	
De la noche del 13 de noviembre de 2015, conservo el recuerdo de la larga 
fila de espera ante el Bataclan, en la que, a la espera del bus 56, yo echaba 
una mirada distraída al mismo tiempo que buscaba hacerme una idea del 
abrigo de invierno, pero también el fugaz empujón que me dio un hombre 



 2 

apresurado que casi gritaba por el teléfono que «No, no fue la oficina de correos 
sino un banco», y luego, por supuesto, como lo vivimos todos, la ansiedad por los 
familiares, en aquella batahola de sirenas y de helicópteros. Probablemente 
nunca dejaré de preguntarme quién sigue vivo entre las personas que vislumbré en 
la atmósfera despreocupada de un fin de semana, en la suave calidez de una tarde 
de otoño. 
El 15 de noviembre ya, el universo familiar del barrio había cambiado. 
Obstinadamente, los cafés de las calles Oberkampf, Saint-Maur, Jean-Pierre 
Timbaud se llenaron de gente — sin consignas y sin concertación previa. En 
esos lugares ordinariamente tan bullosos, nadie hablaba. El choc, el duelo y la 
necesidad de estar juntos testimoniaban del trauma en carne viva. Claro que el 
tiempo ha pasado. La sala de conciertos del nuevo edificio permite una vez más 
que las multitudes de visitantes se extiendan cómodamente. Las heridas de los 
que no fueron golpeados de muy cerca parecen haber cicatrizado. 

Un acontecimiento tal que tiene que dejar también huellas mucho más allá 
de los barrios ensangrentados de aquella noche. Tal es el logro del acto 
terrorista que habiendo atacado a un grupo de personas tomadas al azar en 
medio de su vida cotidiana, afecta a toda la sociedad por identificación 
encajada, e incluso más allá. Cuando el ataque no encuentras su causa en 
ninguna razón precisa sobre la que se hubiera podido actuar desde antes, uno 
queda petrificado a lla espera de su posible repetición, sin saber ni cuándo ni 
dónde. 

El	13	de	Noviembre,	¿en	el	origen	de	la	crisis	
populista	actual?	

En 2015, los discursos de odio ya se habían salido de los canales en los 
que la historia logra de tiempo en tiempo contenerlos. El odio djihadista se había 
diseminado ampliamente – por ejemplo en Argelia, donde a partir de 1990, los 
«Afghanos» (llamados así porque habían sido entrenados en los campos de 
Ben Laden) habían aterrorizado a la población argelina durante un decenio 
entero, en los EE. UU. el 11 de septiembre de 2001 en la demolición 
espectacular de las Twin Towers y del ataque al Pentágono, en España y en el 
Reino Unido los 11 de marzo de 2004 y el 7 de julio de  2005, cuando 
explotaron bombas en los transportes públicos de Madrid y luego de Londres. 
Paralelamente, el odio populista ya había desatado su empresa de 
desestabilización de los espíritus, mucho antes de entonces. En 1984, el partido 
de Jean-Marie Le Pen había franqueado la barrera simbólica del 10% de los 
votos expresados, causando un choque nacional. 



 3 

Pero algo aconteció después de 2015. El FN y su heredero, a partir de 2018 el 
llamado Rassemblement national, no han cesado de aumentar sus voces, hasta 
este atoño del 2025 en el que el periódico Libération, que analiza los resultados 
de su barómetro Viavoice, titula: «Una mayoría de los franceses se manifiestan 
dispuestos a “votar por el RN en el futuro”». Si bien el fenómeno es 
evidentemente plurifactorial, uno puede sin embargo preguntarse si esta gran 
crisis populista que atravesamos (y que se acentuó después de 2015) no resulta 
en parte del terror que petrificó a Francia en algunos minutos del 13-Noviembre. 
En efecto, todo el contexto, en el sentido propio de universo discursivo, el que 
se viró en diez años hacia la extrema derecha. Reivindicarse políticamente hoy 
de izquierda no solo es algo pasado de moda y un poco estúpido. Cuando se te 
ha criado en la evidencia del antirracismo, uno llega a encontrarse en una 
situación difícil. El discurso común está expresando implícitamente una 
exigencia, la de «aclarar sus posiciones», la de escoger su campo, incluso por 
fuera de esta situación de guerra declarada. Le cosmopolitismo, que había 
experimentado un aumento de interés en los años 2000 y 2010 con la 
publicación sucesiva de muchas obras (Ulrich Beck, Kwame Antony Appiah, 
Louis Lourme, Yves Charles Zarka especialmente) ya hoy nadie lo menciona 
prácticamente. Hace diez años, cuando se estaba a la izquierda, había que 
luchar contra la tentación de sus amigos políticos de encontrar excusas para las 
tentaciones radicales de las juventudes de las comunas. En la actualidad esto 
es inútil pues nadie se arriesgaría a hacer tales análisis. Hoy hay que dedicarse 
más bien a desmontar las amalgamas entre los musulmanes y los dyihadistas, 
entre los Judíos y los sionistas, entre les Israelitas que sostienen su gobierno y 
los que lo critican. Sin descanso nos tenemos que poner a desmentir los 
rumores del «gran reemplazo» que logran hacerle creer a grupos enteros de la 
población que los musulmanes serán mayoritarios en el mundo y en Francia. 

El	odio	es	lo	que	tienen	en	común	el	Dyihadismo	y	el	
populismo.	

La relación entre los atentados de 2015 y la crisis populista ¿obedece a un 
esquema acción/reacción? Creerlo así equivaldría a desconocer la relación 
especular que mantiene desde hace tiempos el terrorismo y el populismo. En el 
populismo como en el dyihadismo lo que se opera es una puesta en acción del 
odio, en la doble forma del odio de sí mismo y del odio por el otro – odio de sí 
como otro, odio del otro que detenta siempre una parte de sí. La potencia 
operatoria del odio pasa por esta duplicación del odio en la que el odio de sí 
sirve de palanca para el odio por el otro. Los compromisos dyihadista y 
populista, a pesar de lo que los separa, tienen en común deslastrar al sujeto del 
odio que se tiene a sí mismo proyectándolo sobre el otro, y proyectar sobre sí el 
odio del otro. Es lo que significa el ideal de pureza que se presenta en los dos 
casos. 



 4 

En el dyihadismo mientras que no se ha matado a los infieles, uno mismo 
lo sigue siendo aún. Hay que odiar a todo descreído como se odia al descreído 
que hay en uno mismo, y el único medio de suprimirlo es matarse matando a los 
infieles. Así mismo en el populismo nacionalista, uno nunca es de suficiente 
«pura cepa». La xenofobia es el esfuerzo por sacarse de sí, la alteridad. El odio 
por el otro tiene que ver con la irreductible mezcla presente en las culturas 
humanas. La diferencia entre el populismo y el dyihadismo no pasa por el grado 
de odio. El odio es el mismo. Por lo demás no imaginamos de lo que son 
capaces los populistas. Los dos movimientos tienen en común la creencia de 
que la expulsión o el asesinato del otro van a conducir al advenimiento de un sí 
mismo desembarazado de las escorias de la alteridad. Populistas tanto como 
dyihadistas solicitan el despertar de la nostalgia de una sociedad clausurada 
sobre sí misma, por tanto imposible y mortífera. 

El odio no es lo opuesto del amor sino del lenguaje. Lo que él destruye es el 
lenguaje al reducirlo a invectivas, insultos, gritos. El objetivo del terror como 
arma de guerra es desestabilizar a las sociedades ahorrándose en ello el 
lenguaje. El terrorismo es una «propaganda por los actos», una «acción directa» 
que rehusa las vías del lenguaje de la política. Para ellos las ideas no deben 
preceder a los actos, sino emanar de ellos. Así mismo, el éxito populista 
proviene de la descalificación de la política como lenguaje. La palabra política, 
según los populistas, no es más que «bla-bla». Hay que creerle a los populistas 
cuando se empecinan en decir que ellos no «hacen política». Y si de hecho esto 
es mentira, sin embargo no deja de recubir una verdad si se considera, 
siguiendo a Aristóteles, que el principio de toda política consiste en regular los 
asuntos comunes por medio de la palabra. En el populismo tanco como en el 
dyihadismo, la palabra, particularmente política, es desacreditada. Cuando ya 
no se puede creer en las palabras y los discursos para regular los asuntos 
comunes, sólo queda llegar a los actos. De la misma manera que el dyihadismo 
reduce el Corán a algunos eslóganes, ni siquiera sujetos a la interpretación de 
los teólogos, así mismo los populistas no se refieren a ninguna cultura política 
reflexionada, reduciendo sus análisis a un denigramiento general. Votar por un 
partido populista es ya pasar al acto. Como los dyihadistas, los populistas 
formulan una misma negación absoluta y general, y reclutan a aquellos de los 
que reclaman sus voces y sus cuerpos manteniendo el mismo discurso de la 
expoliación. Nada es más eficaz que el resorte de la expoliación para convencer 
renunciar a la palabra libre. En las entrevistas realizadas por la periodista Marie 
Boëton los «jóvenes que sueñan con un poder autoritario», una muchacha «que 
ponía los ojos redondos» cuando se le hablaba de «libertades fundamentales», 
llegó a decir que hacía días no comía. Dyihadismo y populismo tienen en común 
el instrumentalizar la disrupción en los procesos de integración y de ascenso 
social. En los dos casos, el sujeto aspira a deslastrarse de sí mismo como 
sujeto que habla y que desea, para ponerse bajo la autoridad respectiva de un 
Dios o de un leader. 

El populismo no es pues una reacción al dyihadismo, sino la 
descalificación de la política por otros medios. Antes de 2015, ya la política 



 5 

estaba fragilizada. Para estar viva, ella exige discursos consistentes y palabras 
coherentes. Pero por diversas razones, desde hace ya más de un siglo, «la 
lengua ha hecho voto de pobreza», para retomar la expresión de Victor 
Klemperer cuando hablaba de la lengua de los nazis. Los políticos mismos han 
caído en este empobrecimiento. Al reducir las artes de gobernar a técnicas 
comunicacionales, lo que se soltó fue el lazo que existía entre las palabras y los 
actos. En la medida en que se privilegió el acto de decir sobre el sentido, y la 
imagen a costa de lo real, la política contemporánea no ha podido, en Francia al 
menos, enfrentar los efectos conjugados del djihadismo y del populismo. 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, noviembre 13 de 2025 

  



 6 

 

	
Entrevista	

Hélène	L’Heuillet:	“Nadie	escapa	a	la	
tentación	de	la	muerte”	

Octave	Larmagnac-Matheron, publicado	el	09	de	noviembre	2020	
 

El terrorismo está en guerra contra el símbolo, contra el lenguaje, contra todo lo que en lo 
humano produce duda, incertidumbre, ambivalencia..., afirma la filósofa y psicoanalista 
Hélène L’Heuillet. En las grietas de las mentes ociosas se asoma un dogma monolítico e 
inequívoco con un objetivo preciso: matar la fuerza vital, aislar el instinto de muerte que 
acecha en las profundidades de la psique de cada uno. Razón por la que según ella siempre 
se puede temer un mimetismo del atentado; la pulsión de muerte, aguijoneada por la 
potencia del discurso religioso, ejerce une fascinaciín incomparable sobre los hombres. 
 
En su libro Tu haïras ton prochain comme toi-même [Albin Michel, 2017], 
Ud. escribe que «el terrorismo es una guerra contra el símbolo, contra la 
identificación de lo humano con lo simbólico». ¿No es cierto que los 
atentados que se produjeron ante los ex-locales de Charlie Hebdo, contra 
Samuel Paty, etc. confirman este análisis? 



 7 

Hélène L’Heuillet: Por completo. Desde al-Qaeda, el terrorismo ha declarado la 
guerra al símbolo – Bin Laden no lo ocultaba. Daech evidentemente recuperó 
esa lógica. Recordemos no más la destrucción de las ruinas de Palmira en Siria. 
En este sentido atacar a Samuel Patty es por supuesto atacar al sistema 
escolar, símbolo de la República. Hay incluso una especie de mise en abîme < 
insertar una narración dentro de otra o una imagen dentro de otra, de forma 
análoga a las matrioskas > de la guerra terrorista contra lo simbólico en ese 
asesinato: matan a un profesor por haber abordado con sus alumnos ese otro 
símbolo de la libertad de expresión que son las caricaturas de Mahoma. 
Precisamente porque este acto es simbólico que esas consecuencias son 
devastadoras, mientras que el balance humano es limitado. Contrariamente a 
las guerras clásicas, la acción terrorista no tiene necesidad de producir muchos 
muertos. Es cierto que desde este punto de vista los atentados del 11-
Septiembre, que fueron particularmente «eficaces», son una excepción. 
Evidentemente el balance humano de los atentados terroristas es sin común 
medida con el de las guerras mundiales. Y sin embargo, las sociedades 
humanas se sienten con toda razón profundamente desestabilizadas. Mientras 
que en las guerras clásicas, el miedo es un efecto de los actos, el terrorismo 
consiste en meter terror al principio, producir miedo, aislar el elemento del 
miedo en la guerra. Esto permite una «formidable» economía de medios: se 
hiere a un profesor y todos los profesores quedan heridos. 

Los terroristas atacan al símbolo. Pero ¿acaso es que ellos no continúan 
sin embargo reflexionando en términos de símbolos? 

Efectivamente. Los terroristas tienen necesidad de lo simbólico al que quieren 
destruir En este sentido, el terrorismo está condenado al fracaso porque es 
auto-contradictorio. Digan lo que digan, ellos siguen perteneciendo a la 
humanidad, permanecen en lo simbólico, es decir del lenguaje. El mismo hecho 
de gritar «Allahu akbar» en el momento en que pasan al acto es de alguna 
manera el óbolo que le deben pagar a lo simbólico en el lugar mismo en que el 
terrorista está atacándolo. 

Hacerle la guerra a lo simbólico, es también atacar la ambivalencia 
inherente al lenguaje… 

El símbolo, que es el corazón mismo del lenguaje, agencia la presencia y la 
ausencia; hace posible un margen de interpretación y nos «desprende» de 
nosotros mismos. Hay en los terroristas algo como un odio de esta equivocidad 
propia del lenguaje, en la que se enrazan la indecisión, la hesitación, la 
incertidumbre, la duda, la ambivalencia – todos estos rasgos constitutivos de la 
vida humana. Samuel Paty se esforzaba, precisamente, por valorizar esta 
dimensión interrogative de la existencia; como lo muestran las fotografías de los 
cuadernos de sus alumnos, les había pedido que pensaran una situación de 
dilema y que presentaran a la vez argumentos a favor de «Yo soy Charlie» y de 
«Yo no soy Charlie». Los terroristas aborrecen esta manera de pensar – ellos no 
quieren en absoluto que se trate de comprender sus argumentos. Para los 



 8 

fundamentalistas islamistas –pero esto es verdad para todos los terrorismos, 
comenzando por los marxistas revolucionarios–, hay que oponerle a la 
equivocidad del lenguaje un dogma monolítico. Para ellos no hay más que una y 
sola interpretación, la que es indiscutible. Se ve cómo los islamistas rechazan 
totalmente la idea de que el Corán tuviera muchas interpretaciones, que la fe 
pudiera estar sujeta a discusión. El paso al acto asesino es la realización de 
esta voluntad de ponerle diques al funcionamiento del lenguaje. Pasar al acto, 
es decir: «ahora dejamos de hablar, esto es inútil; hay que actuar, y en este 
caso matar». Es claro en este caso que lo atacado es lo humano que habla, ese 
que «no sabe», el que vive situaciones de dilemas que lo obligan a interrogarse. 

La «técnica» utilizada contra Samuel Paty –la decapitación– ¿es 
precisamente una manera de aniquilar el lugar mismo de la palabra? 

Tendríamos mucho que decir de las decapitaciones que al-Qaeda & Daech 
utilizan desde hace tanto tiempo. Uno de sus criterios de reclutamiento –válido 
incluso para las chicas– es por lo demás la capacidad de los futuros soldados 
para observar videos de decapitación. Por supuesto que hay en todo esto una 
dimensión simbólica: como Ud. lo anota, la cabeza es el lugar de la palabra y de 
lo simbólico; el rostro es el lugar por excelencia de la ética. Es cierto que hay 
que evitar mezclarlo todo, pero el principio mismo del terror es claramente hacer 
equivalente el cortar una cabeza y el «cortar una cabeza de col o beber un 
sorbo de agua», como lo dice Hegel en la Fenomenología del espíritu <para 
describir el asesinato “más frío y más insulso”>. Sus cabezas nada valen, es lo 
que dicen los artesanos del terror. Sin embargo imagínese Ud. lo que significa 
para un muchacho de 18 años decapitar a alguien. 

¿Cómo se vuelve uno capaz de un tal desencadenamiento de violencia? 

Llegar hasta matar al símbolo y al lenguaje no es algo que ocurre por sí 
solo en los humanos. Por esto el rol que juega la organización. El 
desafío principal de los pocos meses de aislamiento durante los cuales se 
prepara el yihadista consiste en lograr "desenredar" el instinto de muerte 
y el instinto de vida, que normalmente siempre están mezclados en los 
seres humanos. Es preciso auto-condicionarse de tal manera que ya no 
se tolere al símbolo – es decir la duda, la incertidumbre, la hesitación. 
Los enrolados deben estar permanentemente movilizados; se esfuerzan 
por vencer su división interna, aislar la pulsión de muerte. Recuerde 
Ud. el enigma de Salah Abdeslam [uno de los terroristas de los atentados 
del 13 de noviembre de 2015]: ¿fue que su cinturón no funcionó, o por el 
contrario, volvió a ser atrapado, in extremis, por la pulsión de vida? ¿No 
será que quiso escapar, en el último momento, de la suerte que iba a ser 
la suya y vivir otra cosa? Sin duda nunca lo sabremos pero matar lo 
simbólico en sí, es una tarea eminentemente difícil. 



 9 

¿Habrá que temer un mimetismo de la violencia, una sobrecarga 
terrorista? 

En efecto la podemos temer. El caso de Anzorov –el asesino de Samuel 
Paty– responde a decir verdad ya a esta lógica. Luego del atentado ante 
los antiguos locales de Charlie Hebdo, él se dijo: «Yo también, es 
necesario que yo también vaya.» La pulsión de muerte, de asesinato, ya 
estaba ahí antes, y él buscó el casus belli que lo iba a gatillar. También 
acá el funcionamiento es muy diferente del de las guerras clásicas, en 
las que es menester lograr movilizar las energías para llevar a los 
soldados al combate, para despertar en ellos la voluntad de matar. Aquí 
la pulsión pre-existe y se busca una ocasión de pasar al acto. El riesgo 
de contagio es tanto más fuerte como que hay, en los atentados 
terroristas, una dimensión de suicidio – incluso cuando no se trata, 
propiamente hablando de atentados suicidas, los terroristas saben 
claramente que van a morir. Lo sabemos muy bien, el suicidio es 
contagioso – existen verdaderas epidemias, olas de suicidas, pues el 
suicidio va a buscar, en lo más profundo de cada uno, la tentación de la 
muerte a la que nadie escapa. Es una de las lecciones más profundas del 
psicoanálisis. 

Contrariamente a las guerras clásicas que Ud. evoca, ¿reposa pues el 
combate terrorista en gran parte sobre una iniciativa individual? 

No existen lobos absolutamente solitarios –de cerca o de lejos, las 
organizaciones juegan un rol- pero la iniciativa individual sigue siendo 
sin embargo fundamental. Lo que opone a los soldados de la djihad y 
los soldados de las guerras clásicas. Cuando la guerra se declaró, en 
1914, incluso si uno es muy patriota y muy dispuesto, se tiene el 
derecho de llorar antes de partir para el combate, de preferir, en el 
fondo de sí, no tener que ir – de permanecer dividido. El individuo no 
tiene la iniciativa: él se fila bajo la bandera, que juega un papel 
perfectamente simbólico. Por el contrario, en el terrorismo, la iniciativa 
individual es fundamental. La bandera de la organización no es tanto el 
vector de la movilización como la égida bajo la cual se coloca la pulsión 
de muerte individual pre-existente. Los reclutas por lo demás son 
probados con respecto a sus motivaciones. Al-Qaeda era más elitista – 
no quisieron a Mohamed Merah, al que consideraban demasiado 
desquiciado; Daech tiene menos escrúpulos. Pero la lógica es la misma: 
desde 2001, Ayman al-Zawahiri [el sucesor de Oussama bin Laden a la 
cabeza de al-Qaeda] proclamaba la individualización de la djihad. Daesh 
reforzó este enfoque: todos los que lo quieran hacer pueden coger un 



 10 

cuchillo en su cocina y proceder. Existe pues, en la lógica terrorista, 
una forma de incitación a la iniciativa individual. Los que tienen ganas 
de pasar al acto se sienten confortados porque una organización apoye 
su djihad individual. 

¿De donde viene esta pulsión de muerte de los reclutas? ¿Se podría 
hablar de una especie de deficiencia simbólica, que viene a ser 
compensada por el discurso monolítico de los terroristas? 

Esos jóvenes –pues se trata esencialmente de jóvenes– están 
confrontados a una simbólica que no se sostiene. No logran encontrar 
su lugar en una sociedad que consideran «podrida» y de la que tienen el 
sentimiento de que los rechaza. No logran hacerse escuchar. Es así 
como viven su propia situación en todo caso. Todos los periodistas 
hablan de esos jóvenes que se aburren, pero que no llegan a 
dimensionar lo que es su malestar; su enojo es mortífero, es un odio del 
tiempo, un fastidio consigo mismos, el presentimiento de la muerte. 
Frente a su enfado, esos jóvenes sueñan con dinamitarlo todo y con 
reformar el mundo por medio de una victoria total del Islam. A decir 
verdad se trata de una tentación que no es propia sólo de los jóvenes 
dyihadistas. Olivier Roy hablaba muy precisamente de una «islamización 
de la radicalización», en vez de una radicalización del Islam. La 
radicalidad no es solamente un asunto islamista. La juventud tiene 
siempre una tentación muy fuerte por cambiar íntegramente el sistema 
que está en funcionamiento. <En este caso> Lo propio del terrorismo 
contemporáneo es hacer de la religión el motor pulsional de esta 
voluntad de transformación. 

¿Por qué la religión? 

Freud interpreta la religión como una sublimación de las pulsiones. Es 
verdad, pero ¡esto no lo es todo! La religión se apodera de toda la 
energía del sujeto: se carga del deseo y de la subjetividad de cada uno. 
Y le permite pues a cada quien de ponerse por fuera de juego, fundirse 
totalmente en una causa exterior a sí mismo. Es un discurso 
extremadamente poderoso: ¿quién no ha querido alguna vez, así sea 
por un momento, ser liberado de sí mismo, de sus divisiones internes, 
del peso de sa propia subjetividad? ¿Quién no ha soñado con escapar de 
la carga que representa el tener que encargarse siempre de su propia 
vida? La subjetividad puede ser estorbosa, especialmente para los 
jóvenes. Y la religión puede proveer un motor pulsional incomparable: 
permite escapar de nuestras afugias internas dirigiendo todas nuestras 



 11 

energías en una única dirección. Razón por la que se presta, muy a menudo, al 
fanatismo, y mantiene un vínculo privilegiado con la radicalidad. Para pasar al 
acto, la religión es una fuerza sin par. Véase no más al terroriste ruso Boris 
Savinkov [revolucionario socialista, 1879-1925]: no se puede discutir su ateísmo 
radical y sin embargo, ¡cita el Apocalipsis de Juan en todas las páginas de su 
Cheval blême! Como decía Lacan en El Triunfo de la religión: «ellas son 
capaces de dar sentido a cualquier cosa: un sentido a la vida humana, por 
ejemplo»1 Para nada es sorprendente que puedan hoy aceptar el desafío 
de darle también un sentido a la muerte que un sujeto se da mientras 
asesina a otros. 

Desde su punto de vista la religión es pues, un motor particularmente 
poderoso para el desencadenamiento de la violencia. Pero ¿no es también, 
como lo mostraba René Girard, una instancia de canalización de la 
violencia? 

Es verdad. Pero todo depende de lo que se entienda por religión. Las gentes de 
Daech <Estado Islámico> hablan por lo demás de «otro islam» en sus sitios de 
propaganda. Un islam que no es «el islam de las mezquitas». Por supuesto que 
hay algunas mezquitas que son focos de radicalización, pero por regla general 
los terroristas de Daech no tienen necesidad de mezquitas – en el fondo 
desconfían de esos espacios en los que los creyentes están juntos y pueden 
llegar a discutir sobre su fe. El islam de los terroristas es fundamentalmente 
escatológico [relativo a los fines últimos del mundo] – mientras que la inmensa 
mayoría de ellos son sunnitas y que no hay mesianismo en el sunnismo. Casi 
que podríamos hablar de una escatología de estructura en todo acto terrorista. 
El terrorismo dyihadista que conocemos usa particularmente esta capacidad de 
la religión para juzgar al mundo con relación a fines últimos promovidos al rango 
de verdades supremas. Los muchachos terroristas se convierten en el brazo 
armado de esta verdad suprema que autoriza la suprema violencia. 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, noviembre 15 de 2025 

 
1 Op. cit. Buenos Aires: Paidós, 2008, p. 79  https://tavapy.gov.py/biblioteca/wp-
content/uploads/2022/04/LacanJ-El-Triunfo-de-la-Religion-1.pdf  


