cuaderno sobre dyihadismo y extrema
derecha: odiaras a tu projimo como a ti
mismo n° 155

philosophie

)

13-Niembre, O'aﬁo después
Djihadismo, populismo: un mismo
combate, por Hélene L'Heuillet

Héléne L’Heuillet, publicado el 12 de noviembre de 2025

10 afnos después de los atentados del 13 de noviembre de 2015, ;como nos ha
cambiado el terrorismo? Para la filésofa y psicoanalista Héléne L’Heuillet, el
potenciamiento del populismo nacionalista obedece, en el fondo, a la misma légica del
djihadismo: el odio del lenguaje.

:Un ataque que ha tenido “éxito”?

De la noche del 13 de noviembre de 2015, conservo el recuerdo de la larga
fila de espera ante el Bataclan, en la que, a la espera del bus 56, yo echaba
una mirada distraida al mismo tiempo que buscaba hacerme una idea del
abrigo de invierno, pero también el fugaz empujoén que me dio un hombre



apresurado que casi gritaba por el teléfono que «No, no fue la oficina de correos
sino un banco», y luego, por supuesto, como lo vivimos todos, la ansiedad por los
familiares, en aquella batahola de sirenas y de helicOpteros. Probablemente
nunca dejaré de preguntarme quién sigue vivo entre las personas que vislumbré en
la atmésfera despreocupada de un fin de semana, en la suave calidez de una tarde
de otono.

El 15 de noviembre ya, el universo familiar del barrio habia cambiado.
Obstinadamente, los cafés de las calles Oberkampf, Saint-Maur, Jean-Pierre
Timbaud se llenaron de gente — sin consignas y sin concertacion previa. En
esos lugares ordinariamente tan bullosos, nadie hablaba. El choc, el duelo y la
necesidad de estar juntos testimoniaban del trauma en carne viva. Claro que el
tiempo ha pasado. La sala de conciertos del nuevo edificio permite una vez mas
que las multitudes de visitantes se extiendan comodamente. Las heridas de los
que no fueron golpeados de muy cerca parecen haber cicatrizado.

Un acontecimiento tal que tiene que dejar también huellas mucho mas alla
de los barrios ensangrentados de aquella noche. Tal es el logro del acto
terrorista que habiendo atacado a un grupo de personas tomadas al azar en
medio de su vida cotidiana, afecta a toda la sociedad por identificacion
encajada, e incluso mas alla. Cuando el ataque no encuentras su causa en
ninguna razon precisa sobre la que se hubiera podido actuar desde antes, uno
queda petrificado a lla espera de su posible repeticion, sin saber ni cuando ni
dénde.

El 13 de Noviembre, ;en el origen de la crisis
populista actual?

En 2015, los discursos de odio ya se habian salido de los canales en los
que la historia logra de tiempo en tiempo contenerlos. El odio djihadista se habia
diseminado ampliamente — por ejemplo en Argelia, donde a partir de 1990, los
«Afghanos» (llamados asi porque habian sido entrenados en los campos de
Ben Laden) habian aterrorizado a la poblacion argelina durante un decenio
entero, en los EE. UU. el 11 de septiembre de 2001 en la demolicién
espectacular de las Twin Towers y del ataque al Pentagono, en Espana y en el
Reino Unido los 11 de marzo de 2004 y el 7 de julio de 2005, cuando
explotaron bombas en los transportes publicos de Madrid y luego de Londres.
Paralelamente, el odio populista ya habia desatado su empresa de
desestabilizacion de los espiritus, mucho antes de entonces. En 1984, el partido
de Jean-Marie Le Pen habia franqueado la barrera simbdlica del 10% de los
votos expresados, causando un choque nacional.



Pero algo acontecié después de 2015. El FN y su heredero, a partir de 2018 el
llamado Rassemblement national, no han cesado de aumentar sus voces, hasta
este atono del 2025 en el que el periddico Libération, que analiza los resultados
de su baréometro Viavoice, titula: «Una mayoria de los franceses se manifiestan
dispuestos a “votar por el RN en el futuro”». Si bien el fenébmeno es
evidentemente plurifactorial, uno puede sin embargo preguntarse si esta gran
crisis populista que atravesamos (y que se acentud después de 2015) no resulta
en parte del terror que petrificé a Francia en algunos minutos del 13-Noviembre.
En efecto, todo el contexto, en el sentido propio de universo discursivo, el que
se vird en diez anos hacia la extrema derecha. Reivindicarse politicamente hoy
de izquierda no solo es algo pasado de moda y un poco estupido. Cuando se te
ha criado en la evidencia del antirracismo, uno llega a encontrarse en una
situacion dificil. El discurso comun esta expresando implicitamente una
exigencia, la de «aclarar sus posiciones», la de escoger su campo, incluso por
fuera de esta situacion de guerra declarada. Le cosmopolitismo, que habia
experimentado un aumento de interés en los afios 2000 y 2010 con la
publicacién sucesiva de muchas obras (Ulrich Beck, Kwame Antony Appiah,
Louis Lourme, Yves Charles Zarka especialmente) ya hoy nadie lo menciona
practicamente. Hace diez afnos, cuando se estaba a la izquierda, habia que
luchar contra la tentacion de sus amigos politicos de encontrar excusas para las
tentaciones radicales de las juventudes de las comunas. En la actualidad esto
es inutil pues nadie se arriesgaria a hacer tales analisis. Hoy hay que dedicarse
mas bien a desmontar las amalgamas entre los musulmanes y los dyihadistas,
entre los Judios y los sionistas, entre les Israelitas que sostienen su gobierno y
los que lo critican. Sin descanso nos tenemos que poner a desmentir los
rumores del «gran reemplazo» que logran hacerle creer a grupos enteros de la
poblacion que los musulmanes seran mayoritarios en el mundo y en Francia.

El odio es lo que tienen en comun el Dyihadismo y el
populismo.

La relacién entre los atentados de 2015 y la crisis populista ;obedece a un
esquema accion/reaccion? Creerlo asi equivaldria a desconocer la relacion
especular que mantiene desde hace tiempos el terrorismo y el populismo. En el
populismo como en el dyihadismo lo que se opera es una puesta en accion del
odio, en la doble forma del odio de si mismo y del odio por el otro — odio de si
como otro, odio del otro que detenta siempre una parte de si. La potencia
operatoria del odio pasa por esta duplicacion del odio en la que el odio de si
sirve de palanca para el odio por el otro. Los compromisos dyihadista y
populista, a pesar de lo que los separa, tienen en comun deslastrar al sujeto del
odio que se tiene a si mismo proyectandolo sobre el otro, y proyectar sobre si el
odio del otro. Es lo que significa el ideal de pureza que se presenta en los dos
casos.




En el dyihadismo mientras que no se ha matado a los infieles, uno mismo
lo sigue siendo aun. Hay que odiar a todo descreido como se odia al descreido
que hay en uno mismo, y el unico medio de suprimirlo es matarse matando a los
infieles. Asi mismo en el populismo nacionalista, uno nunca es de suficiente
«pura cepa». La xenofobia es el esfuerzo por sacarse de si, la alteridad. El odio
por el otro tiene que ver con la irreductible mezcla presente en las culturas
humanas. La diferencia entre el populismo y el dyihadismo no pasa por el grado
de odio. El odio es el mismo. Por lo demas no imaginamos de lo que son
capaces los populistas. Los dos movimientos tienen en comun la creencia de
que la expulsion o el asesinato del otro van a conducir al advenimiento de un si
mismo desembarazado de las escorias de la alteridad. Populistas tanto como
dyihadistas solicitan el despertar de la nostalgia de una sociedad clausurada
sobre si misma, por tanto imposible y mortifera.

El odio no es lo opuesto del amor sino del lenguaje. Lo que él destruye es el
lenguaje al reducirlo a invectivas, insultos, gritos. El objetivo del terror como
arma de guerra es desestabilizar a las sociedades ahorrandose en ello el
lenguaje. El terrorismo es una «propaganda por los actos», una «accion directa»
qgue rehusa las vias del lenguaje de la politica. Para ellos las ideas no deben
preceder a los actos, sino emanar de ellos. Asi mismo, el éxito populista
proviene de la descalificacion de la politica como lenguaje. La palabra politica,
segun los populistas, no es mas que «bla-bla». Hay que creerle a los populistas
cuando se empecinan en decir que ellos no «hacen politica». Y si de hecho esto
es mentira, sin embargo no deja de recubir una verdad si se considera,
siguiendo a Aristételes, que el principio de toda politica consiste en regular los
asuntos comunes por medio de la palabra. En el populismo tanco como en el
dyihadismo, la palabra, particularmente politica, es desacreditada. Cuando ya
no se puede creer en las palabras y los discursos para regular los asuntos
comunes, solo queda llegar a los actos. De la misma manera que el dyihadismo
reduce el Coran a algunos esldéganes, ni siquiera sujetos a la interpretacién de
los tedlogos, asi mismo los populistas no se refieren a ninguna cultura politica
reflexionada, reduciendo sus analisis a un denigramiento general. Votar por un
partido populista es ya pasar al acto. Como los dyihadistas, los populistas
formulan una misma negacion absoluta y general, y reclutan a aquellos de los
gue reclaman sus voces Yy sus cuerpos manteniendo el mismo discurso de la
expoliacion. Nada es mas eficaz que el resorte de la expoliacion para convencer
renunciar a la palabra libre. En las entrevistas realizadas por la periodista Marie
Boéton los «jovenes que suefian con un poder autoritario», una muchacha «que
ponia los ojos redondos» cuando se le hablaba de «libertades fundamentales»,
llegd a decir que hacia dias no comia. Dyihadismo y populismo tienen en comun
el instrumentalizar la disrupcion en los procesos de integracion y de ascenso
social. En los dos casos, el sujeto aspira a deslastrarse de si mismo como
sujeto que habla y que desea, para ponerse bajo la autoridad respectiva de un
Dios o de un leader.

El populismo no es pues una reaccion al dyihadismo, sino la
descalificacion de la politica por otros medios. Antes de 2015, ya la politica



estaba fragilizada. Para estar viva, ella exige discursos consistentes y palabras
coherentes. Pero por diversas razones, desde hace ya mas de un siglo, «/a
lengua ha hecho voto de pobreza», para retomar la expresion de Victor
Klemperer cuando hablaba de la lengua de los nazis. Los politicos mismos han
caido en este empobrecimiento. Al reducir las artes de gobernar a técnicas
comunicacionales, lo que se solté fue el lazo que existia entre las palabras y los
actos. En la medida en que se privilegio el acto de decir sobre el sentido, y la
imagen a costa de lo real, la politica contemporanea no ha podido, en Francia al
menos, enfrentar los efectos conjugados del djihadismo y del populismo.

Traducido por Luis Alfonso Palau, Envigado, co, noviembre 13 de 2025



Entrevista

Hélene L'Heuillet: “Nadie escapa ala
tentacion de la muerte”

Octave Larmagnac-Matheron, publicado el 09 de noviembre 2020

El terrorismo esta en guerra contra el simbolo, contra el lenguaje, contra todo lo que en lo
humano produce duda, incertidumbre, ambivalencia..., afirma la fildsofa y psicoanalista
Hélene L’Heuillet. En las grietas de las mentes ociosas se asoma un dogma monolitico e
inequivoco con un objetivo preciso: matar la fuerza vital, aislar el instinto de muerte que
acecha en las profundidades de la psique de cada uno. Razén por la que segun ella siempre
se puede temer un mimetismo del atentado; la pulsiéon de muerte, aguijoneada por la
potencia del discurso religioso, ejerce une fascinaciin incomparable sobre los hombres.

En su libro Tu hairas ton prochain comme toi-méme [Albin Michel, 2017],
Ud. escribe que «el terrorismo es una guerra contra el simbolo, contra la
identificacion de lo humano con lo simbdlico». i No es cierto que los
atentados que se produjeron ante los ex-locales de Charlie Hebdo, contra
Samuel Paty, etc. confirman este analisis?




Héléne L’Heuillet: Por completo. Desde al-Qaeda, el terrorismo ha declarado la
guerra al simbolo — Bin Laden no lo ocultaba. Daech evidentemente recuperé
esa logica. Recordemos no mas la destruccion de las ruinas de Palmira en Siria.
En este sentido atacar a Samuel Patty es por supuesto atacar al sistema
escolar, simbolo de la Republica. Hay incluso una especie de mise en abime <
insertar una narracién dentro de otra o una imagen dentro de otra, de forma
analoga a las matrioskas > de la guerra terrorista contra lo simbdlico en ese
asesinato: matan a un profesor por haber abordado con sus alumnos ese otro
simbolo de la libertad de expresion que son las caricaturas de Mahoma.
Precisamente porque este acto es simbdlico que esas consecuencias son
devastadoras, mientras que el balance humano es limitado. Contrariamente a
las guerras clasicas, la accidn terrorista no tiene necesidad de producir muchos
muertos. Es cierto que desde este punto de vista los atentados del 11-
Septiembre, que fueron particularmente «eficaces», son una excepcion.
Evidentemente el balance humano de los atentados terroristas es sin comun
medida con el de las guerras mundiales. Y sin embargo, las sociedades
humanas se sienten con toda razon profundamente desestabilizadas. Mientras
qgue en las guerras clasicas, el miedo es un efecto de los actos, el terrorismo
consiste en meter terror al principio, producir miedo, aislar el elemento del
miedo en la guerra. Esto permite una «formidable» economia de medios: se
hiere a un profesor y todos los profesores quedan heridos.

Los terroristas atacan al simbolo. Pero ;acaso es que ellos no contintan
sin embargo reflexionando en términos de simbolos?

Efectivamente. Los terroristas tienen necesidad de lo simbdlico al que quieren
destruir En este sentido, el terrorismo esta condenado al fracaso porque es
auto-contradictorio. Digan lo que digan, ellos siguen perteneciendo a la
humanidad, permanecen en lo simbdlico, es decir del lenguaje. EI mismo hecho
de gritar «Allahu akbar» en el momento en que pasan al acto es de alguna
manera el ébolo que le deben pagar a lo simbdlico en el lugar mismo en que el
terrorista esta atacandolo.

Hacerle la guerra a lo simbdlico, es también atacar la ambivalencia
inherente al lenguaje...

El simbolo, que es el corazén mismo del lenguaje, agencia la presencia y la
ausencia; hace posible un margen de interpretacion y nos «desprende» de
nosotros mismos. Hay en los terroristas algo como un odio de esta equivocidad
propia del lenguaje, en la que se enrazan la indecision, la hesitacion, la
incertidumbre, la duda, la ambivalencia — todos estos rasgos constitutivos de la
vida humana. Samuel Paty se esforzaba, precisamente, por valorizar esta
dimension interrogative de la existencia; como lo muestran las fotografias de los
cuadernos de sus alumnos, les habia pedido que pensaran una situacion de
dilema y que presentaran a la vez argumentos a favor de «Yo soy Charlie» y de
«Yo no soy Charlie». Los terroristas aborrecen esta manera de pensar — ellos no
quieren en absoluto que se trate de comprender sus argumentos. Para los



fundamentalistas islamistas —pero esto es verdad para todos los terrorismos,
comenzando por los marxistas revolucionarios—, hay que oponerle a la
equivocidad del lenguaje un dogma monolitico. Para ellos no hay mas que una 'y
sola interpretacion, la que es indiscutible. Se ve como los islamistas rechazan
totalmente la idea de que el Coran tuviera muchas interpretaciones, que la fe
pudiera estar sujeta a discusion. El paso al acto asesino es la realizacién de
esta voluntad de ponerle diques al funcionamiento del lenguaje. Pasar al acto,
es decir: «ahora dejamos de hablar, esto es inutil; hay que actuar, y en este
caso matar». Es claro en este caso que lo atacado es lo humano que habla, ese
que «no sabe», el que vive situaciones de dilemas que lo obligan a interrogarse.

La «técnica» utilizada contra Samuel Paty —la decapitacion—- ;es
precisamente una manera de aniquilar el lugar mismo de la palabra?

Tendriamos mucho que decir de las decapitaciones que al-Qaeda & Daech
utilizan desde hace tanto tiempo. Uno de sus criterios de reclutamiento —valido
incluso para las chicas— es por lo demas la capacidad de los futuros soldados
para observar videos de decapitacidén. Por supuesto que hay en todo esto una
dimensién simbdlica: como Ud. lo anota, la cabeza es el lugar de la palabra y de
lo simbdlico; el rostro es el lugar por excelencia de la ética. Es cierto que hay
que evitar mezclarlo todo, pero el principio mismo del terror es claramente hacer
equivalente el cortar una cabeza y el «cortar una cabeza de col o beber un
sorbo de agua», como lo dice Hegel en la Fenomenologia del espiritu <para
describir el asesinato “mas frio y mas insulso”>. Sus cabezas nada valen, es lo
que dicen los artesanos del terror. Sin embargo imaginese Ud. lo que significa
para un muchacho de 18 anos decapitar a alguien.

¢Como se vuelve uno capaz de un tal desencadenamiento de violencia?

Llegar hasta matar al simbolo v al lenguaje no es algo que ocurre por si
solo en los humanos. Por esto el rol que juega la organizacion. El
desafio principal de los pocos meses de aislamiento durante los cuales se
prepara el yihadista consiste en lograr "desenredar” el instinto de muerte
y el instinto de vida, que normalmente siempre estan mezclados en los
seres humanos. Es preciso auto-condicionarse de tal manera que ya no
se tolere al simbolo — es decir la duda, la incertidumbre, la hesitacion.
Los enrolados deben estar permanentemente movilizados; se esfuerzan
por vencer su division interna, aislar la pulsiéon de muerte. Recuerde
Ud. el enigma de Salah Abdeslam [uno de los terroristas de los atentados
del 13 de noviembre de 2015]: ¢fue que su cinturon no funciono, o por el
contrario, volvio a ser atrapado, in extremis, por la pulsion de vida? ¢No
sera que quiso escapar, en el ultimo momento, de la suerte que iba a ser
la suya y vivir otra cosa? Sin duda nunca lo sabremos pero matar lo
simbolico en si, es una tarea eminentemente dificil.



¢Habra que temer un mimetismo de la violencia, una sobrecarga
terrorista?

En efecto la podemos temer. El caso de Anzorov —el asesino de Samuel
Paty- responde a decir verdad ya a esta logica. Luego del atentado ante
los antiguos locales de Charlie Hebdo, €l se dijo: «Yo también, es
necesario que yo también vavya.» La pulsion de muerte, de asesinato, va
estaba ahi antes, y €l busco el casus belli que lo iba a gatillar. También
aca el funcionamiento es muy diferente del de las guerras clasicas, en
las que es menester lograr movilizar las energias para llevar a los
soldados al combate, para despertar en ellos la voluntad de matar. Aqui
la pulsion pre-existe v se busca una ocasion de pasar al acto. El riesgo
de contagio es tanto mas fuerte como que hay, en los atentados
terroristas, una dimension de suicidio — incluso cuando no se trata,
propiamente hablando de atentados suicidas, los terroristas saben
claramente que van a morir. Lo sabemos muy bien, el suicidio es
contagioso — existen verdaderas epidemias, olas de suicidas, pues el
suicidio va a buscar, en lo mas profundo de cada uno, la tentacion de la
muerte a la que nadie escapa. Es una de las lecciones mas profundas del
psicoanalisis.

Contrariamente a las guerras clasicas que Ud. evoca, ¢reposa pues el
combate terrorista en gran parte sobre una iniciativa individual?

No existen lobos absolutamente solitarios —de cerca o de lejos, las
organizaciones juegan un rol- pero la iniciativa individual sigue siendo
sin embargo fundamental. Lo que opone a los soldados de la djihad v
los soldados de las guerras clasicas. Cuando la guerra se declaro, en
1914, incluso si uno es muy patriota vy muy dispuesto, se tiene el
derecho de llorar antes de partir para el combate, de preferir, en el
fondo de si, no tener que ir — de permanecer dividido. El individuo no
tiene la iniciativa: €l se fila bajo la bandera, que juega un papel
perfectamente simbolico. Por el contrario, en el terrorismo, la iniciativa
individual es fundamental. La bandera de la organizacion no es tanto el
vector de la movilizacion como la égida bajo la cual se coloca la pulsion
de muerte individual pre-existente. Los reclutas por lo demas son
probados con respecto a sus motivaciones. Al-Qaeda era mas elitista —
no quisieron a Mohamed Merah, al que consideraban demasiado
desquiciado; Daech tiene menos escrupulos. Pero la 16gica es la misma:
desde 2001, Ayman al-Zawahiri [el sucesor de Oussama bin Laden a la
cabeza de al-Qaeda] proclamaba la individualizacion de la djihad. Daesh
reforzo este enfoque: todos los que lo quieran hacer pueden coger un



10

cuchillo en su cocina y proceder. Existe pues, en la l6gica terrorista,
una forma de incitacion a la iniciativa individual. Los que tienen ganas
de pasar al acto se sienten confortados porque una organizacion apove
su djihad individual.

¢De donde viene esta pulsion de muerte de los reclutas? ¢Se podria
hablar de una especie de deficiencia simbdlica, que viene a ser
compensada por el discurso monolitico de los terroristas?

Esos jovenes —pues se trata esencialmente de jovenes— estan
confrontados a una simbdlica que no se sostiene. No logran encontrar
su lugar en una sociedad que consideran «podrida» y de la que tienen el
sentimiento de que los rechaza. No logran hacerse escuchar. Es asi
como viven su propia situacion en todo caso. Todos los periodistas
hablan de esos jovenes que se aburren, pero que no llegan a
dimensionar lo que es su malestar; su enojo es mortifero, es un odio del
tiempo, un fastidio consigo mismos, el presentimiento de la muerte.
Frente a su enfado, esos jOvenes suenan con dinamitarlo todo y con
reformar el mundo por medio de una victoria total del Islam. A decir
verdad se trata de una tentacion que no es propia solo de los jovenes
dyihadistas. Olivier Roy hablaba muy precisamente de una «islamizacion
de la radicalizacion», en vez de una radicalizacion del Islam. La
radicalidad no es solamente un asunto islamista. La juventud tiene
siempre una tentacion muy fuerte por cambiar integramente el sistema
que esta en funcionamiento. <En este caso> Lo propio del terrorismo
contemporaneo es hacer de la religion el motor pulsional de esta
voluntad de transformacion.

¢Por qué la religiéon?

Freud interpreta la religion como una sublimacion de las pulsiones. Es
verdad, pero jesto no lo es todo! La religion se apodera de toda la
energia del sujeto: se carga del deseo y de la subjetividad de cada uno.
Y le permite pues a cada quien de ponerse por fuera de juego, fundirse
totalmente en una causa exterior a si mismo. Es un discurso
extremadamente poderoso: ¢quién no ha querido alguna vez, asi sea
por un momento, ser liberado de si mismo, de sus divisiones internes,
del peso de sa propia subjetividad? ¢Quién no ha sonado con escapar de
la carga que representa el tener que encargarse siempre de su propia
vida? La subjetividad puede ser estorbosa, especialmente para los
jovenes. Y la religion puede proveer un motor pulsional incomparable:
permite escapar de nuestras afugias internas dirigiendo todas nuestras



11

energias en una unica direccion. Razoén por la que se presta, muy a menudo, al
fanatismo, y mantiene un vinculo privilegiado con la radicalidad. Para pasar al
acto, la religién es una fuerza sin par. Véase no mas al terroriste ruso Boris
Savinkov [revolucionario socialista, 1879-1925]. no se puede discutir su ateismo
radical y sin embargo, jcita el Apocalipsis de Juan en todas las paginas de su
Cheval bléme! Como decia Lacan en EL Triunfo de la religion: «ellas son
capaces de dar sentido a cualquier cosa: un sentido a la vida humana, por
ejemplo»! Para nada es sorprendente que puedan hoy aceptar el desafio
de darle también un sentido a la muerte que un sujeto se da mientras
asesina a otros.

Desde su punto de vista la religion es pues, un motor particularmente
poderoso para el desencadenamiento de la violencia. Pero ¢ no es también,
como lo mostraba René Girard, una instancia de canalizacion de la
violencia?

Es verdad. Pero todo depende de lo que se entienda por religion. Las gentes de
Daech <Estado Islamico> hablan por lo demas de «ofro islam» en sus sitios de
propaganda. Un islam que no es «el islam de las mezquitas». Por supuesto que
hay algunas mezquitas que son focos de radicalizacién, pero por regla general
los terroristas de Daech no tienen necesidad de mezquitas — en el fondo
desconfian de esos espacios en los que los creyentes estan juntos y pueden
llegar a discutir sobre su fe. El islam de los terroristas es fundamentalmente
escatoldgico [relativo a los fines ultimos del mundo] — mientras que la inmensa
mayoria de ellos son sunnitas y que no hay mesianismo en el sunnismo. Casi
que podriamos hablar de una escatologia de estructura en todo acto terrorista.
El terrorismo dyihadista que conocemos usa particularmente esta capacidad de
la religion para juzgar al mundo con relacion a fines ultimos promovidos al rango
de verdades supremas. Los muchachos terroristas se convierten en el brazo
armado de esta verdad suprema que autoriza la suprema violencia.

Traducido por Luis Alfonso Palau, Envigado, co, noviembre 15 de 2025

' Op. cit. Buenos Aires: Paiddés, 2008, p. 79 https://tavapy.gov.py/biblioteca/wp-
content/uploads/2022/04/Lacanl-El-Triunfo-de-la-Religion-1.pdf




