
 
 

cuaderno del sagrado corazón, la extrema 
derecha y la laicidad nº 157 

 
 

 

Hola, que tal 
 
Este fin de semana trabajé para Uds... Me leí los libros de Jordan 
Bardella, de Éric Zemmour y de Philippe de Villiers, que acaban 
de aparecer en Fayard. Si sus referencias son comunes, cada uno 
despliega su propio estilo. Veamos. 

Las publicaciones de extrema derecha se han vuelto un 
verdadero fenómeno de librerías. Tres rostros, tres títulos 
aparecen. Jordan Bardella, cuya foto aparece en la portada de Ce que 
veulent les Français <lo que quieren los franceses>, sentado en un 
escritorio de madera, con mirada púdicamente dirigida a páginas en 
blanco, con el estilógrafo en la mano – como si quisiera probar que 
había escrito su libro él mismo (y si así fue, según esto lo hizo de saco y 

corbata).  



 2 

Philippe de Villiers, en la carátula de Populicide <populicidio>, nos 
mira con una buena sonrisa, pero lanza la mirada penetrante de quien 

ve lejos.  
La del ensayo de Éric Zemmour, La Messe n’est pas dite <la misa no 

está dicha>, es más sobria, más intelectual en suma.  
Los tres autores esperan, como sucedió con sus obras precedentes, 
alcanzar los cientos de miles de ejemplares vendidos. 
 
Cada uno tiene su escritura propia. Candidato a las funciones 
supremas, Jordan Bardella optó por un estilo humilde y afectivo. La star 
de TikTok quiere ganar en espesor humano. Las palabras claves de su 
libros son discreción, pudor, intimidad. Al encontrarse con Samantha, 
enfermera liberal en Guadalupe, François, agricultor, Arthur, militar, 
Dominique, expatriado a Oman, y con una quincena de otros franceses, 
Jordan Bardella confiesa: “He llegado hasta llorar” frente a los 
sufrimientos de sus interlocutores. Luego de su autobiografía (y antes de 
su libro programático), el presidente del RN pretende ser el interprete 
sensible de la decencia ordinaria de un pueblo olvidado y despreciado. 
Éric Zemmour, por su parte adopta la postura del especialista en 
religiones. En algunos decenas de páginas resume la historia de las 
relaciones entre judíos, cristianos y musulmanes, para llegar a una 
conclusión simplísima: los católicos deben de aquí en adelante aliarse 
con los judíos de Francia para combatir a la tercera religión. Repleto de 
imprecisiones y muy confuso en sus secciones descriptivas, el libro es un 
pasquín disfrazado de estudio erudito. 
 
Con Populicide, su “libro-testamento”, Philippe de Villiers “decidió 
no frenar mas [su] pluma”. En efecto. Superpone el lirismo exacerbado 
de un troubadour post-moderno, los neologismos aterradores (el 



 3 

“partido de la Transmemoria”, la “Babel sanitaria”, el “Webistan”…) y 
el vocabulario tradicional de la extrema derecha: “anti-France” y 
“templos juramentados del Murmullo y del Complot” (en el capítulo 
consagrado a la franc-masonería). Después de la pluma bien educada de 
Bardella y el género profesoral de Zemmour, el estilo de Villiers parece 
casi delirante. A la vez apocalíptico y bufón, este que se presenta como el 
general romano Cincinnatus, “retirado a [su] Aventino” antes de ser 
llamado a encargarse de los asuntos públicos por un pueblo en peligro, 
nos recuerda más bien a Assurancetourix, el bardo de Astérix. Pero 
liberado. 
 
Estas variaciones de escritura permiten enviar más o menos 
el mismo mensaje a lectores diferentes. Cuando Bardella se dirige 
a sus millones de electores, poniendo cuidado en recorrer “la Francia 
que trabaja”, Éric Zemmour busca unir tras de sí a los católicos y a los 
judíos identitarios en una misma detestación del islam. En cuanto a 
Villiers, él sabe que sus ataques contra la vigilancia de los ciudadanos 
por los gigantes digitales y las autoridades sanitarias, concierne a todos 
los que consideran que el Covid es una manipulación de las grandes 
empresas norteamericanas y que no quieren renunciar al dinero líquido. 
 
El fondo de lo que dicen, la ideología que los sostiene, es sin 
embargo parecida. A pesar de la postura de escucha que pretende 
adoptar, Jordan Bardella escoge siempre el mismo perfil de testigos: 
gente que tiene una “vida de trabajo y de sacrificio” pero cuya 
existencia ha sido destruida por 1) la política europea y sus absurdas 
normas, 2) nuestros responsables políticos que andan por “fuera de la 
tierra”, 3) la inmigración que trae la inseguridad y el islamismo. En el 
capítulo titulado “La tierra arraigada al cuerpo” y consagrado a la vida 
de un agricultor, el léxico es sugestivo: “Su mirada no mienta, el orgullo 
se lee en sus ojos” a tal punto es grande “su pasión por la tierra y el 
gusto por el trabajo”, sin olvidar su familia, que es “a la vez su refugio y 
su recurso”. Todos estos valores se enraízan en una “Francia carnal” 
tan alejada de las “normas europeas desconectadas de la realidad” y de 
sus “fríos textos”. “Tener una baguette caliente en la mesa del comedor, 
es algo bien católico y francés”, añade el panadero Olivier. 
 
Bardella, como Zemmour & Villiers, todos reivindican su 
afiliación a Maurice Barrès (1862-1923), célebre novelista y 
quesero, figurea tutelara de la extrema derecha francesa. Todos lo citan 
y en él se inspiran para actualizar su visión de una Francia de la tierra y 
de los muertos, amenazada por las normas abstractas del derecho, por 
las élites desenraizadas y los enemigos del interior – judíos en aquel 



 4 

entonces, musulmanes o extra-Europeos en la actualidad. Ya no 
estamos en la época en la que la extrema derecha trataba de hacer que 
se olvidara su historia y su ideología. Con estos tres libros, la ofensiva 
cultural es diversa en su forma, pero masiva y asumida. 
 

Michel Eltchaninoff 
 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, noviembre 20 de 2025     

 
 
 

 
 
Flux d'actualités 

Mamdani y el regreso de lo real 
La elección de Zohran Mamdani a la alcaldía de New York ha 
podido ser leída como un sobresalto de la izquierda cultural 
norteamericana contra la oleada trumpiana. Pero su campaña 
electoral debe sobre todo su éxito a propuestas de políticas 
sociales, sobre el fondo de una preocupación que muy a menudo 



 5 

es olvidada incluso por los demócratas: la de las condiciones 
materiales de existencia. 

John Pitseys 
 

Noviembre 2025 
 
Lo que la derecha dice de la victoria de Zohran Mamdani debe regocijar pues ella no 
comprende nada; lo que sí es preocupante es que una parte de la izquierda dice la misma cosa. 
La elección de M. Mamdani es presentada ampliamente como la de un candidato progresista 
salido de la diversidad, primer musulmán escogido para un tal puesto, un militante de la causa 
palestina. Unos lo aclaman, como lo hace Philippe Close, como el hombre «del progreso, de la 
inclusión, de la solidaridad»: la irrupción de Mamdani debe recordarnos que la América 
tolerante no ha muerto y que su mayoría es un tejido de minorías. Los otros, a la derecha y 
mucho más a la derecha aún, ven a Mamdani como el peor de los flagelos. Un militante 
sectario sospechoso de complacencias islamistas, por una parte; y un caballero del apocalípsis 
woke por la otra. No hay nada como presentar al adversario a la vez como un fanático y como 
el síntoma de los relativismos de época. 

Si esto fuera verdad, el momento no merecería ni tanto entusiasmo ni tanto odio. Si se hubiera 
tratado de elegir un candidato venido de la izquierda, no habría habido necesidad de encontrar 
a Zohran Mamdani: en New York al menos, hasta “una cabra en tutu” lo habría hecho. Pero lo 
que habría pasado en New York se quedaría por supuesto en New York – o en Portland: lo 
que seduce en los salones hace perder por todas las otras partes, de ahora en adelante tanto en 
EE. UU. como entre nosotros. Ya vengan de las derechas no-liberales o a veces de izquierda, a 
estos puntos de vista les faltan los resortes de la campaña de Zohran Mamdani. 

En las Américas como en Europa, las nuevas derechas tienen ya sentado que la política es ante 
todo una guerra cultural que debe asegurar la hegemonía de sus valores sobre los de sus 
enemigos. Piensan que están ganando esta guerra contra la izquierda. Y si con frecuencia 
hablan de realismo, ellas tienden a pensar que la cualidad de su relación con lo real cuenta poco 
a este respecto. Los discursos de la alt-right reposan no tanto sobre una concepción común de 
la verdad sino más bien sobre un deseo de ficción común: no es la exactitud percibida –
equivocadamente o no– del mensaje la que constituye su fuerza, sino su intensidad. Y en más 
de un sentido, una parte de la izquierda ve las cosas de la misma menera, así sea de forma 
atenuada. Pasadas las declaraciones usuales de que se han ceñido a los hechos y a la verdad, 
estamos escuchando desde hace veinte años que la política es ante todo un asunto de 
«narrativas», de «relatos», de «rearme de discursos». Se describirá a Mamdani como un genio de 
la comunicación, un candidato pop, el estandarte auténtico –o facticio– de una generación, el 
signo de una época: en todos los casos, como si fuera el candidato de un imaginario. 

Aunque se diga que su comunicación está realmente elaborada minuciosamente hasta el último 
detalle, la candidatura de Mamdani rompe con esta idea, tanto en el fondo como en el método. 
«For a New York You can afford»: Mamdani ha construíso su identidad de campaña sobre su 
programa, y no al inversa. Su candidatura no retrata al candidato sino a la ciudad misma. No 
responde a deseos sino a necesidades sociales: un alojamiento decente, salas-cunas para los 



 6 

niños, escuelas accesibles, servicios de proximidad, renovación energética… No propone un 
relato o una moral, sino una serie de medidas que buscan responder a esas necesidades, y 
distribuir mejor los recursos disponibles para esos fines. Barack Obama practicaba la político 
como idealista, en el sentido en que la formación de las ideas precede la de las necesidades a las 
que ellas buscan responder. Mamdani es un materialista, en el sentido de que su campaña 
postula que la formulación de las necesidades precede la de las ideas. Esta es la razón por la 
que la derecha conservadora será incapaz de comprender lo que él representa. Esta es la razón 
por la que una parte de los «liberales» norteamericanos lo detestará: la campaña de Mamdani 
no habla de nuestros sentimientos sino de la contradicción entre los límites del mundo y los 
nuestros. Si estas ideas funcionan es porque Mamdani las asienta por lo demás sobre una 
práctica. 

Durante veinte años, he escuchado a la izquierda y a la derecha defender conjuntamente —una 
con alegría, la otra con lamento— la idea de que la cultura pertenece a la izquierda. El capital 
económico, afirman, sigue siendo dominante allí donde las cifras importan. Los medios de 
comunicación, las universidades, el cine y la moda son supuestamente los lugares desde donde 
se desarrolla el progreso. La extrema derecha lamenta esto mientras se beneficia de ello, y la 
burguesía cosmopolita sigue siendo el villano cinematográfico más formidable que jamás haya 
creado. La izquierda culta se regocija, aunque no comprende que a ella también se la odia 
precisamente por esta razón. 
 
Sin embargo, esta idea es errónea bajo dos respectos. En primer lugar, los medios de 
hegemonía cultural están, en su mayor parte, vinculados al control del capital económico. La 
producción masiva de bienes culturales contribuye a la democratización de su uso, pero rara 
vez a la de su propiedad: el hecho de que la mayoría de los periódicos europeos sean 
actualmente propiedad de unos pocos multimillonarios no es una anomalía – esto es incluso un 
suceso insignificante a escala de la Historia. Cuando habla desde la izquierda, el espacio público 
se concentra primero en los bares, en los folletos de los compositores, en los carteles colgados 
con alfileres y, más ampliamente, en lo que Oskar Negt llama «el espacio público de 
oposición». 
 
Por otro lado, la hegemonía cultural de la izquierda nunca precedió a su estructuración como 
fuerza política. Lo que permite a los movimientos sociales estructurarse y luego influir en las 
dinámicas de poder no es su alineamiento con el “aire de la época”, puesto que este rara vez 
contradice a los poderosos. Es porque parten de la realidad, porque sacan a la luz lo que está 
mal en nuestras vidas, porque transforman las experiencias vividas en conciencia colectiva. Ya 
sean los Left-Behind Small Towns Movements <Movimientos de los Pueblos Pequeños que se 
Quedan Atrás> o la apropiación de los ronds-points en Francia por parte de los Chalecos 
amarillos, los movimientos sociales hablan, ante todo, de una realidad física. En casi todos los 
países europeos, las clases trabajadoras votan hoy por la extrema derecha cuando sienten que 
se les niega el derecho a vivir en cualquier lugar: que se les expulsa de sus hogares por un lado, 
y que están atrapados allí por el otro. Cuando los ciudadanos piden a la izquierda que reencante 
la realidad, es crucial comprender que la palabra "real" es lo que importa. Calles reales, tiendas 
reales, cafés reales: lugares de solidaridad donde las personas se prestan servicios reales. El 
territorio, geografía física y mental a la vez, es hoy un foco central de las políticas públicas y el 
catalizador de la mayoría de las divisiones políticas. 
 



 7 

En resumen, Mamdani ganó porque lo comprendió. Incluso, y especialmente en sus 
momentos de escenografía, habla desde la perspectiva del pueblo, se fotografía en las últimas 
filas de un estadio de baloncesto, hace campaña en la acera o dentro de los food trucks. No 
oculta su "diversidad", sino que la ancla en la historia y los barrios de Nueva York. La 
plataforma se construye sobre esta base, y es esta base la que justifica su relevancia. ¿Artificial? 
Quizás. Pero es la primera vez en mucho tiempo que una campaña electoral estadounidense se 
siente genuina. 
 
¿Es esto realmente nuevo, o Mamdani simplemente regresa, con otros medios y en un 
contexto económico distinto, a lo que permitió a los movimientos sociales estructurarse 
decisivamente durante el siglo pasado? No importa. La izquierda no tiene influencia cuando se 
vuelve más fría, más consensual, más radical, o cuando se adapta mejor a su público objetivo, 
sino cuando habla por nuestro entorno social y actúa desde él. Cuando atiende nuestras 
necesidades básicas. Cuando prioriza la justicia sobre la moral. Cuando centra sus demandas de 
justicia en lo que ataca nuestros cuerpos, a nuestros seres queridos, a nuestro entorno 
cotidiano. Cuando se construye desde nuestros territorios, incluso en sus métodos de acción y 
en la formación de coaliciones. Finalmente, y lo más importante, cuando recuerda que la 
realidad importa. 
 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, noviembre 23 de 2025 
  



 8 

ESPRIT 

 
Flux d'actualités 

El despertar del Sagrado Corazón 
En la película de Steven & Sabrina Gunnel, testigos hablan del 
amor de Jesús: es el Sagrado Corazón revisitado por las 
comunidades carismáticas. Más allá de la polémica que le 
permitió crear revuelo, el éxito inesperado del film muestra que 
en nuestras sociedades postcristianas, lo religioso sigue aún vivo. 

Jean-Louis Schlegel 
 

Noviembre 2025  
 
El éxito de la película Sacré Cœur, estrenada a comienzos de octubre de 2025, suscita la 
polémica en la sociedad laica y entre los católicos. Entre todos los temas y los objetos del 
mundo católico, éste que le habla ante todo al «corazón» y que sólo querría suscitar amor y paz, 
parecía ser sin embargo el último que pudiera provocar la urticaria e incluso la ira – y en este 
caso el reparto ni siquiera fue entre creyentes e incrédulos… En efecto, ¿de qué se trata? De la 



 9 

devoción por el «corazón» de Jesús, un corazón (según el evangelio de Juan 19, 34) atravesado 
de un lanzazo por un soldado cuando ya estaba muerto en la cruz. 

El «Corazón de Jesús»: una devoción antigua y mal conocida 

En «la sangre y el agua» que chorreó de la herida, una larga tradición espiritual ha visto, con 
tonalidades diferentes dependiendo de las épocas, el símbolo de la abundancia desbordante del 
amor de Dios por los humanos. Pero lo que se llama el «culto del Sagrado Corazón» y sus 
representaciones en imágenes bien realistas (frecuentemente un corazón en llamas, «ardiente» 
de amor), sólo se impusieron en la Iglesia católica en el siglo xvii, con las apariciones de Cristo, 
en Paray-le-Monial de 1673 a 1675, a una religiosa de la Visitación, Marguerite-Marie Alacoque. 
La devoción del Sagrado Corazón conoció luego una extensión extraordinaria, en Francia y en 
el mundo entero, antes de sufrir un cierto eclipse en el período reciente. Desafección que en 
parte se explica por la alergia que llegaron a producir los Sagrados-Corazones san-sulpicianos, 
con el corazón físico aislado, fuera del cuerpo de Jesús y exhibido sobre su pecho, o 
representado independientemente de su cuerpo, a veces sanguinolento o apretado en una 
corona de espinas, con comentarios a cuál más doloristas.  

 

El director espiritual de Marguerite-Marie, el padre Claude La Colombière, era un jesuita, y su 
orden jugó un gran papel en la difusión del culto, pero el santuario del Corazón de Jesús en 
Paray-le-Monial, lugar de peregrinación, y su animación fueron confiados hace algunas décadas 
a la Comunidad del Emmanuel: nacida en los años 1970 con la Renovación carismática 
(«pentecostista», <movimiento laico católico, no-pentecostal>), está actualmente fuertemente 
implantada en Francia y en otros países. Es ella sobre todo –sino exclusivamente– la que 
aparece en la película. Practicamente están ausentes los que promovieron y difundieron la 
espiritualidad del Corazón de Jesús en la Iglesia: los jesuitas (que lo encajan bastante mal como 
se lo percibe en algunas de sus reacciones por muy corteses que ellas sean…). También está 
ausente la vasta historia de la expansión del culto en el mundo entero, sus legados a la Iglesia, 
múltiples y diversos, su papel político (el más visible en Francia sigue siendo la basílica del 
Sacré-Cœur de Montmartre en Paris, edificada en 1873 durante el período llamado del Orden 
moral). Apenas si se hace mención a la encíclica Dilexit nos («Él nos amó»), publicada por el 
papa Francisco en octubre de 2024 con ocasión del 350º aniversario de las apariciones a 
Marguerite-Marie; esta encíclica trata de actualizar su sentido teológico y espiritual de la 
devoción. 

 



 10 

El inesperado (e imprevisto) éxito de un film 

Pero probablemente nos estemos desviando del tema al mencionar estas deficiencias. En 
efecto, nos la tenemos que ver es con un «docu-ficción» cuyos realizadores (Steven J. Gunnel, 
exmiembro de la banda de chicos Alliage, y su mujer Sabrina) son conversos, «reconstruidos» por 
su conversión después de un período muy difícil de sus vidas, que se volvieron «extremistas del 
amor divino» (sic) y ardientes propagadores de la fe católica. Su film, destinado a difundir esta 
buena nueva, es divulgado por Saje Distribution, especializada en el film cristiano, cuyo dueño, 
Hubert de Torcy, es miembro de la Comunidad del Emmanuel (dirigió su editorial). En la 
película, testigos manifiestamente cercanos al actual Paray-le-Monial y a las reuniones que allá 
organiza el Emmanuel, hablan con franqueza y sin restricciones del amor de Jesús, el que ellos 
viven amándolo intensamente y el que reciben de él de retorno y que les da fuerza y goce. Es el 
Sagrado Corazón leído y revisado a la luz del celo misionero de las comunidades carismáticas. 
Es evidente la intención de comunicar la emoción y el entusiasmo, los beneficios de la 
adoración y de la alabanza, característicos del Emmanuel,… y lo logra, si escuchamos los 
testimonios a la salida y el aflujo que se presenta en las numerosas salas en las que se proyecta 
en este momento la película. El 350º aniversario de la revelación a Marguerite-Marie se volvió 
así la ocasión oportuna o el pretexto, para que los Gunnel & el Emmanuel, hicieran su obra 
misionera en una sociedad en la que, por un lado, la grande y vieja institución Iglesia parece al 
borde del hundimiento, mientras que por el otro lado florecen, en una sociedad más 
secularizada e individualista que nunca, que se ha vuelto religiosamente inculta, los 
«reencantamientos» pasajeros, las «iluminaciones» súbitas, las experiencias de «lo sacrado» 
inéditas, a menudo sorprendentes para los entornos… Se encuentra de todo en este Gran 
Bazar de la religiosidad post-moderna: lo emocional desbordado, las apariciones y las visiones, 
lo misterioso y lo extraño también, por muy absurdas que le puedan parecer a los ojos de las 
gentes «razonables». Frente a este estallido del sentimiento religioso y de sus expresiones, el 
lenguaje concreto, sensible, del Sagrado Corazón tiene la gran vetaja de unificar y de referir la 
experiencia espiritual a un referente central de la Iglesia, durante además un año jubilar: el del 
corazón de Jesús. 

Si las reacciones en los mass-media y (sobre todo) en la red, son generalmente positivas, por no 
decir elogiosas –no es un fracaso ni un malvavisco, los testimonios en particular suenan 
precisos y emotivos…–, también los hay muy críticos, que subrayan la impregnación «goda» en 
la parte «documental», donde los «milagros» son recibidos como cosas evidentes, y los aspectos 
llamativos, hollywoodianos, kitsch… o san-sulpicianos en la parte «ficción». Sea lo que fuere, 
logra su objetivo: tocar a los espectadores por medio de los testimonios actuales de compasión y 
de los dones celestes recibidos, de piedad y de oración que el Sagrado Corazón de Jesús 
inspira, reconfortantes y consoladores. «Sagrado Corazón cuenta una historia desconocida e increible que 
lleva esperanza, que hace agrandar el amor y la alegría», resumen Sabrina & Steven Gunnell. Sin 
embargo, incluso si la performance es lograda y saludada por los críticos y el público en general, 
¿cómo explicar, dado el tema, su sorprendente éxito de taquilla (cerca de 300.000 entradas en 
Francia para fines de octubre, y sin duda pronto llegando a las 400.000)? 

Bienaventurada politización 

Primero por una razón política. Todo el mundo sabe, en el mundo de los bienes culturales 
(libros y películas en particular), hasta qué punto una contrariedad pública –a menudo no 



 11 

prevista pero más o menos esperada– en el momento de la salida puede ser ventajosa, primero 
para crear buzz <revuelo>, segundo para crear polémicas y tercero, por supuesto, para generar 
ventas, de las entradas, de las visitas del sitio, etc. Aquí, la contrariedad vino, al comienzo, del 
rechazo por parte de la SNCF <Sociedad Nacional de los Ferrocarriles> y la RATP 
<Administración autónoma de los transportes parisinos>, vía su departamento de publicidad, 
de la campaña de afiches del film: se dijo que demasiado confesional, demasiado proselitista, 
muy contrario a la neutralidad que se le exige a un servicio público. Para los média (CNews, 
JDD, Europe 1) de Vincent Bolloré, financiador decisivo de la producción (via Canal+), fue 
pan bendito para promover la película desde su salida. No se necesitaba más para insistir en el 
anticristianismo del servicio público, sobre un film víctima de la censura del sagrado cristiano 
en nuestra cultura… Para Steven Gunnel, «privados de affiches en las estaciones del ferrocarril o en los 
métros, los fieles son privados del derecho que tienen de ver su fe anunciada, y los curiosos del derecho de ser 
intrigados». Las denuncias de la laici intolerante y del anticristianismo en los «média Bolloré» 
encontraron luego refuerzo en la justicia de Marsella: el alcalde de esa ciudad, que había 
anulado la proyección prevista en una sala de la ciudad, tuvo que reprogramarla por orden del 
juez administrativo. Sin embargo no dejemos de decirlo: cuál no hubiera sido la guachafita que 
se hubiera formado en las salas de redacciones a sueldo de V. Bolloré si por ventura ¡un film de 
este género, inspirado en el islam, saliera a las salas de cine!… 

La consecuencia de esta campaña era inevitable: mientras que la película no buscaba ningún 
objetivo político, e incluso si S. Gunnel era sincero cuando dijo que V. Bolloré había 
intervenido «milagrosamente» (sic) en su juego financiero, la controversia lo ha arrastrado a la 
desagradable órbita de los multimillonarios católicos que no ocultan sus simpatías políticas por 
la extrema derecha. Por tanto colectivos católicos indignados han llamado a boicotear la 
película que, visto los apoyos recibidos a la vez para el financiamiento y la promoción, 
«banaliza» según ellos las ideas de extrema derecha. Y a la inversa, para Hubert de Torcy, 
presidente de Saje Distribution, esta polémica es evidentemente «providencieal» y, para Sabrina 
Gunnell, ella «ha despertado las consciencias». Los realizadores tanto como el distribuidor niegan 
por supuesto toda responsabilidad en esta deriva política. Ellos dicen que no le habían pedido 
nada al senador de extrema derecha Stéphane Ravier, que fue el que les aconsejó sabiamente 
que solicitaran una orden judicial de emergencia (un procedimiento de urgencia) ante el 
tribunal administrativo de Marsella, con el éxito que ya hemos mencionado… Vale, pero el 
resultado «moral» es cuando menos un triste destino, en este año jubilar, para una cinta que 
¡buscaba celebrar el amor, la compasión, la paz y la alegría procuradas por el corazón de Jesús! 
Un éxito ensombrecido también por el anuncio de que el El Emmanuel, objeto de numerosas 
críticas de otros católicos en France, estaba sometido por Roma a una «visita apostólica» para 
corregir disfuncionamientos internos… 

Una laicidad poco inspirada y contra-productiva 

El juicio del tribunal de Marsella conduce al rol jugado por la laicidad francesa en este affaire. 
Hay que decir que su «firmeza» condujo a un flop e incluso al resultado inverso del que se 
buscaba y deseaba al comienzo con el rechazo de colgar la publicidad, y más tarde con la 
tentativa de prohibición por parte del alcalde de Marsella (que dicha sea la verdad no es 
conocido como un intransigente laico). Ambas decisiones empujaron la venta de entradas a las 
salas y multiplicaron las salas que proyectaban la película. Algo que nos debe llevar a 
reflexionar sobre una paradoja aparente: si en nuestras sociedades europeas postcristianas, las 



 12 

instituciones históricas –las Iglesias en particular– están en franco retroceso, lo religioso sigue 
vivo y se manifiesta de múltiples maneras, e incluso en el catolicismo parecen renacer desde 
hace algunos años despertares testimoniales e identitarios, que reaniman el derecho al 
sentimiento religioso, a sacralidades perdidas, practicas populares. En decisiones como las de 
colgar un cartel publicitario del film o de su no programación en una sala, no son pues las 
pretensiones de la Iglesia las que están siendo impedidas, sino cuestionamientos, expectativas, 
un deseo de conocimiento, para no mencionar el reencuentro con una tradición… y no es pues 
de sorprenderse que muchos espectadores, incluso «de izquierda» o «descreídos», hayan ido a 
ver la película como por desafío, precisamente a causa de los obstáculos creados «a nombre de 
la laicidad». Por supuesto que este resorte es sostenido también por el ruido de fondo, que se 
ha vuelto obsesivo y machacón de parte de los que sabemos, del «gran reemplazamiento» o de 
la «subversión» por la inmigración musulmana, o de una retórica que le endilga todas nuestros 
infortunios al ateísmo laico y al abandono de los «valores» cristianos. 

En estas condiciones, ¿debería ser revisada y corregida la ley de 1905? <sobre la separación de 
la Iglesia y el Estado> Ella tiene grandes cualidades, pero la obsesión que ahora se tiene por el 
islam y los desvíos islamistas le tapan la vista a las evoluciones sustanciales, más invisibles, de 
lo religioso. Quizás, contrariamente a la tendencia actualmente dominante, se requerirían 
interpretaciones más finas, menos cortadas con hacha, menos alineadas sobre lo solamente 
«instituciona», en una nación donde el problema ya no es la separación –ya lograda– de la 
Iglesia y del Estado, sino la presencia múltiple de un espiritual «sin fin», muy bien testimoniado 
finalmente y prometido por el improbable éxito de Sacré Cœur. 

Traducido por Luis-Alfonso Paláu, Envigado, co, noviembre 24 de 2025 


