
fuera de serie de los 
cuadernos de 

piedrarosetta.co 
 
En septiembre del 2013 presenté al Primer Encuentro Internacional de estética y 
nuevos medios realizado en el Instituto Tecnológico Metropolitano de Medellín, 
Facultad de Artes y Humanidades, la siguiente comunicación que nunca se publicó, y 
que hoy retrospectivamente podría encajar en la expresión: “los autores que leemos 
en francés”; y dado que han pasado 12 años y nos hemos inventado a Piedra Rosetta 
hoy debe llamarse “por qué publicamos los autores que publicamos.” 
 
Interfaces, Pantallas y Pulgares (la filosofía de François Dagognet 

en el universo de Pulgarcita) 
 

Interfaces, screens and thumbs (the philosophy of François Dagognet in the 
universe of Petite Pucet) 
 
Resumen: A partir de cuatro neologismos que van haciendo carrera en los estudios 

sobre el cuerpo, se presenta la obra de François Dagognet que hemos venido 

traduciendo, y que ahora ya tiene editor en español. Cuerpo sin órganos, cuerpo 

organismo, metacuerpo, cibercuerpo… son aún denominaciones imprecisas que 

apuntan a multiplicar los estratos/modos analíticos con miras a promover una 

riqueza de horizontes que afine el conocimiento aproximado por la nova et vetera 

evo-devo y la paleoantropología del cuerpo. 

 

Palabras claves: Cuerpo sin órganos, cuerpo, metacuerpo, cibercuerpo, interfaces, 

pantallas, pulgares, virtual. 

 



Abstract:  
Starting from four neologisms that are doing research of the body, it is presented 

François Dagognet work that we have been translating, while we found an editor. 

Body without organs, body, metabody, cyberbody ... are still vague names that point 

to multiply the layers/ analytical ways to promote multiple options to tune knowledge 

by nova et vetera evo-devo and the paleoanthropology of the body  

 

Key Words: Body without organs, body, metabody, ciber body, interface, screen, 

thumbs, virtual 

 
Luis Alfonso Paláu C. 
Licenciado en Filosofía y Letras de la Universidad Pontificia Bolivariana. Magíster en 

Historia de las ciencias del Instituto de Historia de las ciencias y de las técnicas de París. 

Doctor en Historia y filosofía de las ciencias y de las técnicas de la Universidad de París I 

(Sorbona-Panteón). 

Profesor Titular jubilado de la Facultad de Ciencias Humanas y Económicas de la 

Universidad Nacional, sede Medellín. Profesor de Historia de las ciencias de la Escuela de 

estudios filosóficos y culturales de la misma Facultad. Fundador en 1980, y coordinador 

hasta 2004, del primer Seminario permanente en Colombia de Historia de la biología. 

Asesor de la Facultad de Artes y Humanidades del ITM. 2013. 

lapalau@gmail.com 
  



Cuerpo sin órganos: la vida inorgánica, como potencia de individuación vital 

que aún no se ha estabilizado en la forma de un organismo. Transformación de la 

imagen del cuerpo más allá de la teoría de las formas. Estética artealizada en los 

esquemas corporales (Artaud, Deleuze, Guattari). Como morfólogo que es, F. 

Dagognet escribe: 

Afirmamos simplemente una tan franca simbiosis entre el contenido y su forma, 
entre la ‘profundidad’ y la superficie, que esta última sirve de amplificador y por tanto 
devela la arquitectura secreta. Se aprende a leer por fuera los dramas hundidos o 
los seísmos pasados, y por esto el interés de tener en cuenta y de examinar 
atentamente las envolturas, las fachadas y los menores signos. La exageración 
consistiría sin duda en negar la existencia del interior mismo, aunque sólo se lo capte 
en el exterior, sensorialmente, o al menos gracias a técnicas de registro, de 
detección y de agrandamiento. Es verdad que los físicos mismos –si hemos de 
creerle al más eminente y al más sutil de los morfogenéticos, R. Thom– se han 
alejado general y desafortunadamente de este tipo de investigaciones y de esta 
sensibilidad a las simples dimensiones, superficies, membranas. (Dagognet, 1982, 
p.20) 

Y a continuación cita a Thom: 

Mientras que la forma de los seres vivos ha atraído desde hace siglos la atención 
de los biólogos, la morfología en materia inanimada parece que sólo muy 
accidentalmente ha atraído el interés de los físico-químicos. (...) Se trata aquí de 
fenómenos (la repartición geométrica de una sustancia entre dos fases, el 
crecimiento dendrítico de cristales, etc.) muy inestables, difícilmente reproductibles 
y a priori rebeldes a toda matematización. (Thom, 1987, pp.32-33).  

Nos vamos a adentrar en problemas de fronteras, de membranas, en 

fenómenos de umbrales y de interfaces… 
A partir de una superficie-espejo, nos aseguramos sobre fuerzas y energías que la 
han esculpido. ¿Cómo? ¿Qué directas y precisas inferencias sacar de la sola talla 
de los cristales, de su superficie, de su repartición (en montón o no), de su 
orientación, de su color, de su naturaleza incluso? El método geológico no es pues 
esencialmente experimental –afirman especialistas reputados–, es histórico...1 En 
esto, la posición del geólogo es la del médico: debe fundamentar su diagnóstico 
sobre un conjunto de datos inmediatos y sólo operar cuando está seguro, evitando 
realizar experiencias sobre el paciente; igualmente los trabajos geológicos y 
geofísicos tienen por objeto limitar el número de sondeos. Se notará que los 

 
1 “Entre el marxismo y el psicoanálisis, ciencias humanas, con perspectiva social en un caso e individual 
en el otro, y la geología, ciencia física aunque también madre y nodriza de la historia, tanto por su 
método como por su objeto, la etnografía se ubica espontáneamente como en su propio reino” Cl. Lévi-
Strass. Tristes trópicos. p. 62. 



vocabularios de los geólogos, de los clínicos, e incluso de los psicólogos (como 
Freud) sorprenden por sus similitudes; la razón de ello radica en que se trabaja 
según los mismos principios, los de una lectura atenta de los índices (o de los 
síntomas); y a partir de ellos, tratar de entrever los basamentos, los dramas 
productivos o los conjuntos que ellos reflejan. (Dagognet, 1982, p.27).  
 

Y en las investigaciones más recientes de ontofilogénesis2, la “evodevo” 

(evolución-desarrollo) se perfila como la unificación del campo completo de la 

biología: la evolución de las especies y el desarrollo embrionario resultan de un solo 

proceso de selección natural expandido. Las múltiples definiciones de “especie” y 

las diversas constataciones de realidad de los “individuos” apuntan hoy a dudar de 

la objetividad de la especie y del individuo, es decir que los dos serían abstracciones 

que subjetivamente producimos sobre un mismo proceso de generación continua. 

Cuerpo organizado: realidad sensorio-motriz, sustancia de nuestra 

existencia, resultado de una larga evolución biológica del género, y procesos de 

especiación que constituyen nuestro fósil cuerpo paleontológico (como diría Leroi-

Gourhan). Cinetismo, vigor, salud. El trabajo de nuestro cuerpo nos hizo hombres 

(Marx), en tanto que las prácticas técnicas exteriorizaron nuestras manos en 

instrumentos, herramientas, máquinas, redes y redes de redes (Parrochia3). 

Sólo el viviente más evolucionado (el hombre) —como lo mostraremos— ha logrado 
atribuirse los dos en un solo y mismo movimiento. El proto-animal está amurallado 
bajo una pesada caparazón protectora; está perdido a tal punto por ello que asfixia 
incluso “su adentro”; se corta también del mundo exterior y sólo podrá vivir en la 
apatía o en una invencible inercia, próxima de la hibernación. Ha sido preciso pues 
que se opere un salto, o que el viviente llegue a su acto más importante: darse 
vuelta, poner en la superficie su sensibilidad y enviar al fondo el tejido sólido en el 
cual se atrincheraba, la columna vertebral, lo óseo sobre lo cual se edificará.  
Inmediatamente el afuera del adentro le permitió una vida informada, alerta y viva. 
(Dagognet, p.5). 
 

 Nuestra piel es nuestra interfaz con el mundo exterior, es la vía de la 

exposición de nuestro interior… De este modo, como hemos de recordar que la piel 

y sus anexos, los melanocitos y el sistema nervioso se forman a partir de la misma 

 
2 Concepto debido a Jean-Jacques Kupiec, en su conferencia de 2011, que retoma una idea propia de 1981 y 
que había abandonado desde 1983. 
3 Daniel Parrochia. Matemáticas y existencia. Órdenes, fragmentos y usurpaciones. (tr. Paláu en proceso) para 
Piedra Rosetta, 2026. 



hoja embrionaria, el ectodermo; así mismo podemos decir con Valery que “lo más 

profundo es la piel”. 

Metacuerpo: tecnologías, deporte, ciencias, artes, sociología del cuerpo, 

cuerpo libidinal… Los lenguajes y lo virtual como la carne misma del hombre 

(Dagognet; Serres, Lévi). En el mundo del trabajo el cuerpo parece desplazado por 

aquello que él mismo ha producido: “En los tres casos, la herramienta, la máquina 

y la máquina-herramienta, el gesto fisiológico ha inspirado su construcción; el 

cuerpo sirve para fabricar lo que lo sustituirá” (Dagognet, 1992, p.94). Pero 

igualmente el mundo moderno le concede más importancia al deporte que a la 

gimnasia 

¿No fue entonces, en el momento de la industrialización (el comienzo del siglo XX) 
que el deporte comienza a profesionalizarse (el deporte-mercado) y se propone lo 
sobrehumano?  El campeón debe lograr lo que ningún cuerpo habría podido realizar 
(la velocidad, el salto, el lance); se orienta no tanto hacia el reconocimiento o la 
exploración de nuestras capacidades como hacia la denuncia de nuestros límites.  
Surge ‘otro cuerpo’, el de las marcas y de las superaciones sin fin. (Dagognet, 1992, 
p.95). 
 

“Por todas partes, el cuerpo sirve principalmente de trampolín a partir del cual 

uno se lanza por fuera de él (máquina, deporte, ciencia); el propio arte nos enseña 

a superarlo” (Dagognet, ibid., loc. cit.). Para hacer ciencia requerimos poner entre 

paréntesis nuestro cuerpo vivido, romper con nuestros impulsos y con nuestras 

pulsiones. Incluso la danza se opone a la marcha en tanto que ésta última termina 

cuando llegamos a donde nos proponíamos llegar, mientras que aquella, la 

coreografía, somete al cuerpo a libres y múltiples desplazamientos… La cultura sólo 

piensa en agrandar el campo de la corporeidad, en desbordar el cuerpo. 

Cibercuerpo: universo informático como exteriorización de nuestro cerebro; 

la red como conexiones de computadores-cerebros, llevada por la catexización 

libidinal hasta la pornografía y el cibersexo, redes sociales y el paradójico 

ausentismo corporal en la vida post-biológica (según Stiegler). Experiencias de 

dolor y muerte bien novedosas (estudiadas por Le Breton). Para Serres (2012) es 

claro que el milagro de san Dionisio nos permite pensar lo que hoy acontece con 

nuestras tecnologías portables. Hasta la cabeza se ha exteriorizado. Y además 



Se sabe también que este mismo cuerpo negó lo que lo constituye, para poder 
integrarlo (la cerebralidad victoriosa); y en ese golpe lo ha elevado y le ha abierto la 
vía al auto-rebasamiento sensorio-motor.  Por consiguiente, él ha podido precisar 
sus gestos (la motricidad más fina y la menos participativa, contra un holocinetismo 
difuso); ¡la inscripción cortical del pulgar supera en superficie la del tronco!” 
(Dagognet, 1992, p.95). 

*** 

Voy a empezar por explicitar algunas reflexiones contemporáneas en torno al 

cuerpo, porque muy seguramente en el transcurso de estos dos días él podrá 

parecer como el gran ausente, pues vamos a usar (y abusar seguramente) de las 

palabras “virtual”, “semiótica”, “electrónica” y “digital”. Y no es así, o no debiera ser 

así… Prefiero pensar que el cuerpo, o lo que sobre él sabemos, estará ahí como 

ese implícito necesario al que apuntamos cuando decimos que “por sabido se calla”, 

a ese “inconsciente” que es lo “virtual”. ¿Qué es lo que sabemos y en qué sentido 

lo callamos? No niego que a mí también me ha marcado siempre aquella afirmación 

de Spinoza: “sabemos mucho sobre el alma, pero acaso ¿sabemos de qué es capaz 

un cuerpo?”. Hoy sabemos mucho más sobre ese cuerpo y sus capacidades, y en 

gran medida gracias al propio Spinoza. La afirmación es una clara referencia a 

Descartes y a los cartesianos, a esa filosofía mecanicista que había hecho del 

cuerpo una res extensa, y que había atribuido al alma, a esa res cogitans, todas las 

pasiones del Tratado. Dualismo dejado rápidamente de lado por quien estaba 

convencido de que “el alma es la idea del cuerpo”. Monismo paralelista que vamos 

a asumir en clave paleontológica, buscando romper con una vieja tradición 

platónico-teológica que ha constituido la forma dominante de la filosofía occidental. 

Filosofía dominante que cabalgando sobre la vieja tradición oriental y pitagórica, ha 

hecho de la oposición alma/cuerpo la matriz jerarquizadora de todos los binarismos 

dominantes declinados en estos últimos veinticinco siglos de historia… 

La ciencia, cuando es envenenada por la metafísica, nos desvía del universo 

coloreado, en provecho del descubrimiento –teñido de moralismo y de 

providencialismo– de los fundamentos, de las leyes invariantes y de un plan secreto 

de la naturaleza, es decir de un orden inteligible y oculto. Entonces nos ponemos a 

desconfiar del devenir, de lo contingente, es decir de lo engañoso. Se entabla el 



proceso en beneficio de ese “más allá” caracterizado por su permanencia, su 

sustancialidad y su invisibilidad, cosa que acentúa su carácter sagrado y/o esencial. 

Pero la historia de los descubrimientos y de las revoluciones científicas no 

confirma esta valorización. Recuperemos la enseñanza de Gastón Bachelard que 

predica abiertamente: 

a) la existencia de “racionalismos regionales”, exámenes finos de un campo 

descolonizado y no-inmediatamente subordinado; 

b) sobre todo, estudios que salvarán los fenómenos más residuales y más 

tenues, que en el pasado quedaban enterrados en generalidades perezosas. 

El matiz se pone a vibrar. Los detalles se imponen a las pretendidas 

“esencias”. Sabores, olores, colores reintegran el palacio de la ciencia. ¡Cuántas 

veces el historiador de los instrumentos y de los análisis –en física, química, 

biología– nos muestra al científico que finalmente se apodera de lo que en la época 

se consideraba insignificante, una desviación o una aberración, un residuo! 

Espejismo o accidente que había que descuidar, este singular no hacia sino abrir el 

porvenir, como nos lo va a mostrar Dagognet en su filosofía ecológica4. 

Deseamos liberar “el novísimo espíritu” que anima la física de los chorreos y 

de los estiramientos, de las rajaduras, de los plegamientos. Y de esta manera nos 

preparamos para comprender mejor al hombre y a la sociedad, sus conflictos y sus 

entrechoques, porque no separaremos verdaderamente la rica materia, de las 

actitudes o configuraciones psicológicas. Intentaremos justificar, en lo posible, este 

monismo decidido. Este afuera pelicular goza de un estatuto directamente 

privilegiado (la interfaz): se coloca en la intersección de dos mundos a los que 

bruscamente divide y a veces opone, el exterior sobre el que sin duda se apoya 

pero al que rehúsa y al que a su vez marca, y el interior al que cubre, al cual se 

resiste, sin contar que lo traiciona ya de una cierta forma y por tanto lo expresa. Las 

dos influencias pueden mezclarse más o menos, compenetrarse o neutralizarse; 

pero no deja de ser el teatro de su eventual debate, y por esto la importancia de 

 
4 Léase Detritus, desechos, lo abyecto. tr. Paláu. para el Seminario "Hylética, materiólogos y 
objetología/abyectología". Universidad Nacional de Colombia. Medellín, Abril del 2000. Publicado como 
traducciones historia de la biología 20 & 21. Y en Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024. 



esta sensible frontera, de esta especie de membrana que crea una demarcación; o 

bien, prohíbe los pasos, los filtra, o bien favorece un flujo, como segunda 

eventualidad. En los dos casos, emerge un contraste. Con el viviente, lo cutáneo 

toma una importancia inigualable, con él la relación “afuera/adentro” existe 

intensamente. Probablemente define incluso la animalidad. Con el hombre, el 

“afuera” se ilumina y se histeriza; se pone francamente a significar. Los brillos del 

alma se proyectan en él, sobre él; más exactamente, el “inconsciente” no deja de 

manifestarse a través de él. Es, y no es otra cosa que nuestro cuerpo. En él se aloja 

por entero. Es preciso aprender a percibirlo ahí y a reconocerlo aquí. La lectura de 

los cuerpos constituye la psicología. 
Trabajaremos para favorecer como para ilustrar la relación entre el yo y la 
exterioridad, en tanto que lo esencial se desenvuelve en su cruce (la ciencia, la 
técnica, el arte, los reglamentos jurídicos, las acciones morales, sólo se desarrollan 
en el encuentro entre el pensamiento y sus diversas construcciones o creaciones).  
No defendemos el simple afuera sino el que construimos, el afuera de un adentro 
sin el cual el adentro se anemia y se deshilacha.  A la inadecuada pregunta “¿Qué 
soy yo?” conviene entonces responder: sólo somos a través de lo que fabricamos o 
de lo que edificamos.  En rigor incluso esculpimos nuestro cuerpo, nos imprimimos 
sobre él, podemos leer en él el ser que expresa y expone. (Dagognet, 2002). 
 
Se nos objetará que, en el universo material, el “afuera” pierde todo sentido, 

que hemos humanizado o biologizado la descripción primera, que allí triunfa lo 

homogéneo. Sin embargo, si se pone suficiente atención, se aprende pronto a 

descubrir lugares de estrangulamiento, de separación, de desnivel, de confrontación 

y de turbulencia, de tal manera que el conjunto se encuentra diferenciado, 

polarizado. Unidades, fragmentos, son por ejemplo lentificados, incluidos en otros 

que les impiden moverse. Se dibujan figuras sea de liberación sea de dispersión, 

sea de inclusión, que equivalen a lo que reencontraremos en el universo de la vida 

y del individuo activo. Ganamos pues si no separamos y oponemos las diversas 

capas de la experiencia. Como los meteorólogos5 y los climatólogos que así 

enfrentan la complejidad… 

Seguramente que daremos la impresión de estar más próximos de ese tipo 

de hilemorfismo que afirmó contra Platón la existencia de una unidad sustancial de 

la materia y de la forma; o mejor dicho: aceptamos la inmanencia de las formas a 

 
5 Cfr. Daniel Parrochia. Meteoros. Ensayo sobre el cielo y la ciudad. Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024. 



una materialidad que las limita tanto como las trabaja. Somos aristotélicos si por ello 

se entiende nuestra afirmación de las multiplicidades sustanciales, es decir: que 

exceptúan la existencia tanto de la materia prima absoluta, como de la forma pura 

absoluta. Ni Dios ni materia. O si se quiere, como titulan Kupiec & Sonigo su libro: 

Ni Dios ni gen6, contra nuestro último determinismo... 

Releemos pues a Aristóteles con una mirada renovada como la de René 

Thom. Pero no somos aristotélicos si por tal se entiende la maximalización de la 

oposición entre la potencia y el acto, entre la sustancias y los accidentes. No 

creemos que exista la pura potencia de la materia, como tampoco la existencia del 

puro acto del espíritu (estos son los imposibles). Somos mestizos más bien en tanto 

que afirmamos la existencia de una infinitud del mundo virtual, en potencia de una 

finitud de lo real (mundo contingente). Y el cuerpo, ese que constituye a cada ser, 

como la maquina de transformar los unos en los otros (destino). Este destino es sólo 

una recurrencia del presente sobre el pasado, la “curvatura del ser” como lo llama 

Dagognet… 

Afirmemos pues el despliegue físico de toda realidad humana en su cuerpo. 

Mejor digamos: no solo tenemos un cuerpo, somos estos cuerpos. Dagognet (1992) 

escribió el Cuerpo uno y múltiple. No tenemos alma, somos tantas cuantas ideas 

del cuerpo expresemos. Somos/estamos y nos movemos en el límite, hemos de 

pensarnos como interfaces. 

Nos interesamos en “un exterior excepcional”, es decir en nuestro 

equipamiento sensorial, que con frecuencia la filosofía ha despreciado; ella le 

imputa los errores que cometemos, pero la corporeidad, que no se comprende sino 

por su periferia, interpreta en función de sí misma. Dice Dagognet al final de Cambio 

de perspectiva: 
Encontramos una “razón de ser”, y por tanto una legitimidad, en sus pretendidas 
desviaciones. Los órganos internos, a los que no privilegiamos, sólo sirven para 
sostener lo esencial que se juega con “este sentir” que nos alerta sobre el mundo; 
ponemos aparte el cerebro que registra y que conserva lo que hemos vivido, así 
como nuestros aprendizajes y los métodos que hemos elaborado, pero ¿vivir no es 

 
6 Bajo este título (2000), los dos investigadores añaden a las heridas narcisistas de Copérnico y de 
Darwin, la de que nosotros tampoco somos el centro ni la finalidad de nuestro organismo, sino una 
sociedad descentralizada de células… porque ¿cómo no tener en cuenta hoy el microbioma 
humano? 



ante todo sentir? A este respecto, el organismo ha logrado una prodigiosa inversión: 
en lugar de plegarse sobre el adentro, ha construido en su periferia lo que le permite 
evaluar lo que se desenvuelve lejos y adelantársele si es necesario. No hemos 
descartado ni minimizado la cerebralidad sino que la consideramos inseparable de 
los “órganos-centinelas” sin los cuales ella misma no podría ejercerse. ¿No es 
menester contar también con “un sentido interno” (la cenestesia) que se añadiría a 
los otros cinco, por lo demás todos reagrupados (la cabeza)? (Dagognet, 2002, p.74) 
 
Hemos abogado por la inseparabilidad de lo cerebral y de lo sensorial; por 

este hecho caminamos a contra-corriente puesto que le concedemos un lugar 

preferente a la “sensibilidad”, en las antípodas de las culturas ascéticas. 

*** 

Pero centrémonos en las interfaces… 

¿De dónde viene este término? Este término nos viene del universo técnico 

en el que designa todo dispositivo que permita el intercambio de información 
entre dos sistemas. Chazal escribe: 

El término designa en informática todo dispositivo, logicial <programa> o material, 
que asegura la transferencia de la información de una parte del sistema a otra parte, 
o de un sistema a otro. Es en particular por el sesgo de módulos electrónicos 
calificados de interfaces que la unidad central de un computador entra en contacto 
con diferentes periféricos. Se trata también de los módulos logiciales que aseguran 
la comunicación entre un utilizador humano y una máquina. Fundamentalmente lo 
que transita por una interfaz es información.7 
 
La primera interfaz que usamos, la más inmediata, son nuestros sentidos 

abiertos al exterior, y nuestra piel. A través de ellos, y de ella, entramos en contacto 

con el mundo exterior, y sacamos de él las informaciones esenciales para nuestra 

sobrevivencia; del mismo modo que es en la superficie de nuestro organismo donde 

se pueden leer las manifestaciones de la vida interna. La piel es el lugar más 

importante de la excitación y de la reacción, de los intercambios intensos no 

solamente de energía sino también de información, entre el organismo y su medio. 

Como dice Annick Faurion refiriéndose al sentido del gusto: “el gusto no es una 

propiedad intrínseca del estímulo; depende de la interacción estímulos-receptores, 

en la interfaz entre medio interno y medio externo. El objeto de nuestro estudio no 

 
7 Gérard Chazal. Interfaces. Averiguaciones sobre los mundos intermediarios. “Introducción”. Envigado, co: 
Piedra Rosetta, 2025. 



es pues el objeto químico (molécula) sino la representación interna obtenida, a partir 

de la estimulación de los quimiorreceptores, por medio de la codificación nerviosa”. 

*** 

Asumimos que la bipedia es el primer criterio de humanidad… Pero por ello 

mismo compartimos el funcionamiento en cascada del modelo Leroi-Gourhan… que 

como se sabe dice: gracias a esa posición vertical durante la marcha se liberó la 

mano de las tareas de locomoción. Mano de cinco dedos inventada por la vida 

desde los reptiles (prensil, es decir que puede asir y transportar el alimento) que 

queda entonces libre (polo mano-herramientas) para reterritorializarse en la técnica; 

actividad palpadora que se organiza como Forma general de contenido aloplástica 

es decir: para efectuar modificaciones del mundo exterior; la mano que hoy en día 

tiene el mundo mundial a la mano (los pulgares de Pulgarcita). 

Al mismo tiempo se libera a la boca de la búsqueda alimenticia, dejándola 

libre para el lenguaje (polo cara-lenguaje). A tal punto que Leroi-Gourhan afirma: 

“íntimas relaciones vinculan la palabra y la técnica desde la raíz misma de las 

sociedades humanas”. Y este todo sinérgico será el que evolucione como especie 

de laringe dúctil para el canto y para las lenguas del mundo, gracias a la plasticidad 

de un cerebro inacabado, especializado en la desespecialización, que se organiza 

de tal forma que sintetiza y pasa a comandar todas las funciones sensorio-motrices 

del sistema nervioso central, así como las actuaciones de sujeto en el mundo 

mundanal. Hace ya muchos años tradujimos el Cerebro ciudadela de Dagognet para 

nuestros estudiantes del curso: “Evolución del cerebro, historia del pensamiento”. 

Y este acoplamiento estructural del individuo consigo mismo, con los otros y 

con el mundo estará asegurado por múltiples interfaces que operan como 

propiedades del campo relacional. Más que de atributos fijos y esenciales, estamos 

hablando de procesos que organizan el acontecer bio-fisiológico, psíquico y socio-

histórico de los individuos-multitud. 

Piénsese por ejemplo en el tacto, y hasta qué punto es inseparable del cuerpo 

y de la materia. Está incluso más ligado al cuerpo que a la idea, a la materia que al 

espíritu. A diferencia del ojo que aprehende los objetos en la distancia, o del oído 

que los capta sin ni siquiera tener que girarse hacia ellos… el taco afecta al cuerpo, 



lo ensucia, designa al hombre en tanto que materia, anula la distancia entre el 

hombre y el objeto, los hace miscibles (como dice Annie Luciani). 

Brevemente enumeremos las paradojas que Didier Anzieu (2002) ha indicado 

en su obra el Yo-piel: 

La piel defiende nuestro medio interior de los agentes exteriores, pero exhibe 

las señales de su ingente lucha. 

Nos protege, pero al mismo tiempo es el espejo en el que los otros 

comprueban el estado de salud del interior que trata de preservar. 

La piel es permeable e impermeable. 

Está al mismo tiempo en proceso de resecación y de regeneración constante. 

Parece estar siempre en el límite entre dos situaciones contradictorias. 

Es capaz de sentir el desamparo y al mismo tiempo promover en otra piel el 

deseo ardiente de contacto. 

Algunos han difundido la preocupación de que las tecnologías digitales en 

general, y los entornos virtuales en particular, conducen a un desdoblamiento del 

hombre y de su cuerpo, corriendo el riesgo de que este último desaparezca mientras 

que el privilegio sensorial de la mirada se volvería total a costa de todas las otras 

percepciones. Según ellos, caminamos hacia una hegemonía absoluta de lo visual 

y a la aparición de un cuerpo desmaterializado, reducido a la pura retina. 

Detengámonos un instante en esta interfaz y lo que ha sido introducido como 

fundamentalmente diferente: el computador y las técnicas de interactividad en 

tiempo real, que están en la base del diálogo del hombre con la máquina.  
Cuando un utilizador interactúa con una imagen en movimiento expuesta en una 
pantalla, con la ayuda de una interfaz comandada por una acción de su cuerpo, él 
tiene la impresión de que la acción que desencadena repercute en la imagen sin 
que intervenga nada, ningún relevo, como si estuviera en conexión directa con ella. 
Pero de hecho, en la duración tan corta que separa la aparición de dos imágenes, 
que en general se suceden a un ritmo de veinticinco por segundo, el computador 
está extremadamente ocupado; recibe las informaciones transmitidas por la interfaz, 
las digitaliza, las trata y modifica los parámetros visuales de la imagen siguiente.  
Imperceptible, pues está por debajo del umbral de percepción, pero existe una 
demora; y es gracias a ella que el computador traduce las acciones del que mira en 
datos numéricos y los introduce en el programa. Es igualmente gracias a ese lapso 
que el propio cuerpo, a veces con su expresividad gestual, puede insinuarse en el 
corazón de la imagen y remontar a su fuente computacional: el algoritmo. (Couchot, 
1996)  
 



 No olvidemos que los algoritmos son “conjuntos preescritos de instrucciones 

o reglas bien definidas, ordenadas y finitas que permiten realizar una actividad 

mediante pasos sucesivos”, eventualmente expresados por medio de un lenguaje 

lógico-matemático, que reduce lo real haciéndolo inteligible. En este sentido se dice 

que el computador desmaterializa o desrealiza lo real. Sin embargo el computador 

desde el comienzo se ha abierto al mundo circundante y a sus utilizadores. Piénsese 

no más en los desarrollos de la imagenología médica (electros, ecografías, 

escáneres, tomografía axial computarizada (TAC), resonancia magnética nuclear 

(RMN)) que han puesto en pantalla lo que está aconteciendo en el medio interior. 

Pero además, las interfaces se han multiplicado permitiendo introducir 

informaciones por vías distintas a los teclados (lápices, mouse, etc.); así como han 

permitido recibir informaciones sensoriales de los computadores, distintas a las 

visuales. De tal suerte que en la actualidad el acoplamiento hombre-máquina puede 

ir ahora en los dos sentidos: introducir en el seno de los algoritmos información 

salida de lo real, al mismo tiempo que se puede recibir información que compromete 

el sensorio. Dos mundos incomposibles: el mundo frío y límpido de los 
algoritmos y el mundo orgánico y psíquico del cuerpo, se ha puesto a 
conmutar, a través de la pared porosa de las interfaces. 

 
La percepción… es el hecho a) de un dispositivo operatorio y calculatorio, b) de un 
sistema formal asociado a algoritmos de codificación de la información y c) de un 
motor de inferencia; dicho de otro modo: el organismo percipiente debe disponer de 
esquemas sensorio-motores e intelectuales que organicen de manera activa y 
selectiva la información ofrecida por los receptores sensoriales”. Si se lo quiere 
interpretar de manera kantiana, se requeriría solamente sustituir la estética 
trascendental por “un estructuralismo orgánico y dinámico, para no llamarlo –si 
vamos a tener en cuenta la evolución misma del sistema– un estructuralismo 
genético donde la síntesis a priori se reduciría a la puesta en funcionamiento de 
dispositivos nerviosos (o electrónicos) organizados para efectuar de manera 
modular y analítica las diferentes etapas que conducen de la imagen retiniana, 
humana o artificial, a la representación codificada” (Chazal, 1995, p.171) 
 

Un humano no está delimitado por el cuerpo, donde supuestamente reside la 

subjetividad; un humano es también el espacio físico simbólico o campo de 

resonancia vital que excede la frontera orgánica y atraviesa y apuntala un ensamble 

de diversas relaciones, mecanismos, objetos, alimentos, prácticas, en los que se 



despliega todo ese entramado que podría llamarse persona o individuo: memoria, 

deseos, interioridad psíquica, narratividad, identidad. En otras palabras, para que 

un humano sea un humano debe asociarse con lo que está más allá de su cuerpo, 

extensión material integral que define lo vital y sin lo cual no es posible ninguna 

realización mental. Por tanto, se podría sintetizar diciendo que cada individuo es un 

campo de resonancia vital que en el devenir, en la organización rizomática continua 

y cambiante, revela y es revelado por un mundo. 

Es la configuración de estos atractores que reconocemos como formas 

simbólicas la que nos ha embizcado haciéndonos creer en la existencia de una 

ciudad celeste, trascendente, inmaterial…  Seguro que existe otro mundo, ¡pero 

está aquí mismo! 

*** 

Para Goffman, el mundo social esta caracterizado por la teatralidad y la 

personificación: cada persona representa un rol, y es a través de estos roles que 

puede darse a conocer a los demás. A grandes rasgos, son varios los elementos 

que dan soporte narrativo a la interacción social: las actuaciones son las actividades 

que un individuo ejecuta durante un período determinado frente a los otros; la 

fachada es la parte de la actuación del individuo que funciona regularmente de un 

modo general y prefijado, dotación expresiva empleada intencional o 

inconscientemente con el fin de definir la situación con respecto a los que observan 

dicha actuación; el medio como parte constituyente de la fachada, el cual incluye el 

mobiliario, el decorado, adornos o equipos propios del trasfondo escénico, ante, 

dentro y sobre el que se realiza la actuación humana. 

Queremos mostrar que nuestro maestro y amigo François Dagognet le da un 

estatuto eminentemente filosófico al cuerpo considerado como interfaz. 

Médico, psiquiatra, filósofo, más que ningún otro es capaz de aclararnos 

sobre la naturaleza del cuerpo al que aprendió a leer o a hacer hablar. 

Por el método que ha puesto en funcionamiento, François Dagognet fue 

conducido a interesarse en las interfaces. De entrada él rechaza las visiones 

simplistas, las dicotomías fáciles, las primeras apariencias, y en este sentido es 

claramente el heredero de Gastón Bachelard. Para él la realidad es compleja y 



provoca una recolección minuciosa de los signos y de las trazas. Tras el científico, 

siguiendo al biólogo y al médico, el filósofo deberá mostrarse atento a los 

instrumentos y a los montajes de todo tipo que puedan revelar lo oculto o lo 

subterráneo. “Se necesitan montajes, descomposiciones y una instrumentación.  

Nada se ve al ojo desnudo, o muy poco” (Dagognet, 1982). Por esto mismo el elogio 

permanente que hará de Étienne-Jules Marey, y de su arte de inscribir los 

movimientos más finos, de poner de relieve los signos y las trazas más fugaces. 

(Dagognet, 1987) 

*** 

Podemos ambicionar construir una nueva ontología anti-platónica que llegue 

incluso hasta señalar, en lo demolido, lo manchado, lo raído, una abundancia real, 

los signos de una pertenencia a lo que se llama el "ser". El menor fragmento, la más 

fina partícula, conserva lazos así sean sutiles con aquello de lo que se ha 

desprendido; la sensibilidad contemporánea va esta vez hacia las disciplinas que 

enseñan a examinar o a reconocer esta relación persistente, hasta el polvo que se 

pega a la suela de nuestros zapatos. El proyecto de una ciencia de las huellas, de 

los rastros que va dejando todo lo existente (la ciencia de los trazos, la traceología) 

se reúne ahora a las tareas llevadas a cabo anteriormente: la hilética o estudio de 

los diversos materiales y sus prestaciones o sus actuaciones (performance), la 

materiología en su afán por rematerializar en medio de un mundo cada vez más 

idealizante, más angelical, más verbal, mas light...; la objetología y su persistencia 

en una ciencia de objetos, de soportes, de las cosas del mundo y de la producción 

industrial... 

Sentimos que su tarea se enfila igualmente sobre la apreciación leibniziana 

de la riqueza en el más modesto fragmento. Por este camino filosófico, 

terminaremos por reunirnos con los que consideramos ahora como los mejores 

compañeros de viaje: los artistas plásticos que se han vuelto hacia lo precario, que 

han aprendido a renunciar a los sustratos habituales (el lienzo y el aceite de linaza) 

para ponerle atención a los papeles usados, los embalajes ruinosos, los vestidos 

desgarrados, todo lo que se demuele o se corrompe. Han aprendido y nos han 

enseñado a escarbar en los muladares, los montones de residuos de hierro y los 



detritos con el fin de encontrar los materiales de sus obras.  Se trata de dar cuenta 

de la compasión por lo débil y por lo frágil. Y por ende, por las pobres gentes que 

hacen los trabajos pesados en este planeta. 

La rehabilitación de los desechos (la abyectología): todos los grandes artistas 

actuales han encontrado en ellos lo que habría de permitir su construcción; lo 

debilitado y lo arruinado llevan consigo mismos, aunque implícitamente, la historia, 

por no decir los dramas que los han destruido; el desgaste les añade una dimensión 

a la vez material y social. Como empieza la Grieta de Fitzgerald: “Claro, toda vida 

es un proceso de demolición” 

Precisamos aprender a leer en la superficie, los dramas internos o 

disimulados. Es menester colocarse deliberadamente allí donde los términos 

opuestos se codean, o se invierten el uno en el otro, es decir en la interfaz. Este 

método es constante en la obra de François Dagognet desde la Razón y los 

remedios (1964) hasta la Piel descubierta (1993). Lo pondrá en funcionamiento en 

numerosos dominios que van desde la medicina hasta la ecología, pasando por la 

geografía, la química8 o el arte, mostrando siempre su pertinencia. El detalle, al que 

los resúmenes totalizadores o demasiado amplios descuidan, es vuelto a colocar en 

el centro de la reflexión y se vuelve allí revelador. El todo no puede ser captado mas 

que a través de las partes que lo manifiestan. Toda filosofía comienza por una 

averiguación casi policíaca, y François Dagognet la prosigue incansablemente en 

su obra. Ella misma se vuelve la mediación inevitable entre lo real y su 

representación racional y científica. 

La imagen, y la del cuerpo humano en particular, se encuentra rehabilitada 

en la obra dagognetiana. No la imagen inmediata, no la percepción primera sino la 

imagen elaborada, trabajada, desfasada. El médico sabe qué papel juega la 

imagenología médica en el conocimiento que se puede alcanzar del cuerpo que 

sufre.  Sin embargo, la imagen médica nunca es una imagen desnuda; resulta de 

un trabajo de desplazamiento, de elaboración, de construcción a través de una 

 
8 François Dagognet (1969).  Cuadros y lenguajes de la química. Ensayo sobre la representación.  
trad. Luis Alfonso Paláu.  Medellín, octubre de 1992 - septiembre de 2001 – septiembre de 2005 – 
por terminar. En esta obra el filósofo, instruyéndose en la historia de la química, evidencia las 
interfaces representacionales a través de las cuales organizamos el mundo material. 



instrumentación robusta y compleja. Son los mismos procedimientos que el 

geógrafo emplea para leer el paisaje a través de las imágenes satelitales, tomadas 

en el dominio del infrarrojo, reproducidas en “falsos colores”. Otro tanto ocurre con 

la astrofísica… y por los procedimientos del arte y particularmente del arte 

contemporáneo. 

Esta rehabilitación de la imagen, y esa preocupación constante por la 

superficie y por la interfaz, van a la par con una desconfianza mayúscula por las 

filosofías de las profundidades. Lo que con frecuencia se considera como 

positivismo en Dagognet, es claramente el rechazo de un cierto discurso filosófico 

que se vuelve incansablemente sobre sí mismo, logorreas estériles que confunden 

la profundidad con el vacío. Se puede sin cesar jugar con las oposiciones que 

sugiere el lenguaje, entre superficial y profundo, entre interno y externo, entre en-sí 

y para-sí, entre ser y nada, entre actos de conciencia y objetos de la consciencia 

(cogito y cogitata), entre psíquico y somático, olvidando preguntarse qué realidad 

permanece bajo esas oposiciones, e incluso si ellas reflejan una realidad distinta a 

la puramente verbal. Dagognet comprendió que el juego es estéril, y 

deliberadamente rompió con esos dualismos.  De entrada se coloca donde los 

términos opuestos se reencuentran, es decir en las superficies, en las fronteras, en 

los límites. La piel, en el caso del cuerpo, se vuelve entonces el lugar privilegiado 

del conocimiento antropológico (Dagognet, 1993). Es el lugar donde lo interno se 

exterioriza y donde se interioriza lo externo. “La piel define indiscutiblemente la 

interfaz entre el adentro y el afuera, dos mundos por lo demás inseparables; ¿qué 

se volvería el interior si ignorase el exterior que lo rodea?”(Dagognet, 1993, p.8). 

Las filosofías de la profundidad han privilegiado lo interno, el psiquismo, lo 

mental, ignorando lo externo, lo somático.  Ahora bien, es esta separación la que el 

filósofo rechaza; lo uno no va sin lo otro.  “A la inversa, nosotros no dejaremos de 

valorizar la alianza del adentro y del afuera, su encuentro, su inseparabilidad; y ellos 

están a tal punto juntos que podremos alcanzar el uno a través del otro” (Dagognet, 

1993, p.18). 



Por ejemplo, el tradicional dualismo entre materia y pensamiento se 

encuentra superado en un proceder de “rematerialización” (Dagognet, 1985).  

Incluso llegará hasta definir las ciencias materiales como 
La reintegración de un hecho, de un fenómeno, bajo una forma más general que lo 
envuelva, como la capacidad correlativa de extraer –de apariencias encontradas o 
suscitadas– luces sobre los principios y la naturaleza de cuerpos que de otro modo 
serían inaccesibles.  Esta ciencia ha logrado eminentemente la proeza del volteo: 
visibiliza. (Dagognet, 1982, p10)  
 

Se tratará de penetrar en 
Esa región medianera, tan vituperada –…– donde lo espiritual (la psiquis) y lo 
somático se desposan tan bien que ya no pueden divorciarse, donde lo mental se 
corporeiza, de la misma manera que el cuerpo individual expone enigmáticamente, 
pero por entero, las energías del yo. (Dagognet, 1982, p.3) 
 

Digamos una vez más que se necesita que nos coloquemos en la interfaz 

que entremezcla y confunde los opuestos al mismo tiempo que los individualiza9. No 

hay conciencia pura ni pura materialidad, sino un mixto que se revela en las 

fronteras que lo recorren.  Entonces al mismo tiempo habla el psiquiatra como el 

filósofo, el que conoce las controversias entre psicoterapia y quimioterapia, el que 

nunca ha dejado de reconocer, contra las filosofías del sujeto (transcendental o no), 

las virtudes de la química.  Frente a los idealismos contemporáneos, frente al 

dualismo de estirpe platónica, François Dagognet retoma un camino que no deja de 

evocar el de Aristóteles10. Este último, cuando hace del alma la forma del cuerpo, 

liga indisolublemente la una al otro. Sobre la base de este monismo, François 

Dagognet no cesa de reclamar que se puede desarrollar una concepción del cuerpo 

interfaz que justifique los análisis que acabamos de dibujar. 

Si el cuerpo es la interfaz entre lo interno y lo externo, entre el adentro y el 

afuera, entre lo psíquico y lo somático, no lo sería tanto en cuanto que el uno 

expresaría al otro como a un reflejo. Precisamos llegar más lejos aún, y llevar hasta 

el fondo las consecuencias de lo que nos entrega la práctica de la traceología y de 

 
9 “La prueba de una inteligencia de primera clase es la capacidad para retener dos ideas opuestas 
en la mente al mismo tiempo, y seguir conservando la capacidad de funcionar. Uno debería, por 
ejemplo, ser capaz de ver que las cosas son irremediables y, sin embargo, estar decidido a hacer 
que sean de otro modo.”  F. S. Fitzgerald.  El Crack-up.  2º párrafo  in  Internet. 
10 François Dagognet no duda en asimilar la forma y la idea. 



la semiología: “El afuera traduce claramente el adentro no porque lo refleje sino 

porque lo invierte” (Dagognet, 1982). El cuerpo no es sino un alma a la que se le ha 

dado vuelta, y por ahí ha salido a la luz. Así, en la superficie que se da a ver, se 

puede desarrollar una lectura minuciosa, una exégesis (Dagognet, 1982) que abre 

a la totalidad individual. No se repelerá la conciencia a las profundidades 

insondables; el cuerpo la lleva a plena luz a través de las huellas y de los índices. 

“Finalmente, ¿qué es un cuerpo animado sino un cementerio de signos y de 

trofeos?” (Dagognet, 1982, p47). Inversamente, por este hecho tenemos siempre la 

psiquis de nuestro cuerpo. 

El cuerpo es una interfaz, y toda su riqueza reside en el hecho de que es a 

la vez una frontera y un límite, pero también un lugar de intercambios.  “Separa y al 

mismo tiempo mezcla los dos universos que se encuentran en ella” (Dagognet, 

1982, p.30). Pensar el cuerpo como interfaz es de cierta manera, en Dagognet, 

rechazar los dualismos recurrentes en filosofía y rehusar concebir el pensamiento 

separado del cuerpo. 

De acá nacerán dos elementos importantísimos de la filosofía de François 

Dagognet. Primero: él desarrolla los fundamentos de una biopsiquiatría (Dagognet, 

1982, Cap. v). El enfoque psicoanalítico de los malestares y de los dramas se 

encuentra reorientado: 

 
El animal, y el niño, en el curso de su existencia, deben atravesar dramas; en lugar 
de orientar esto sobre una hipotética sexualidad infantil (la escuela freudiana), es 
posible dar cuenta de esto a través de un punto de vista sensorialista. (Dagognet, 
1993, p.72) 
 

 El cuerpo reencuentra un lugar central en la estructura psíquica. Segundo: 

de ello resulta un enfoque nuevo de la moral, en filigrana en numerosas obras, pero 

que encontró su expresión abierta en sus obras Por una nueva moral. Familia, 

trabajo, nación. (trad. Paláu. Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024); ¿Cómo salvarse 

de la servidumbre? Justicia, escuela, religión. (2000) [tr. Paláu, en proceso para 

Piedra Rosetta, 2026], libros que invitamos a leer… 

Luis-Alfonso Paláu, traductor 



REFERENCIAS 
 
Anzieu, D.(2002) Yo piel. Madrid: Biblioteca Nueva 

Chazal, G. (1995). El espejo Automata, introducción a una filosofía de la informática. 

tr. Paláu, Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024. 

Chazal, G. (2000) Interfaces. Averiguaciones sobre los mundos intermediarios. tr. 

Paláu, Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024. 

Couchot, E. (1996) “De los cambios en la jerarquía de lo sensible” En los Cinco 

sentidos de la creación, p. 128. 

Dagognet, F. (1964).  La Raison et les remèdes.  París: PUF. 

Dagognet, F. (1969). Cuadros y lenguajes de la química. Ensayo sobre la 

representación. trad. Paláu en proceso. 

Dagognet, F. (1982). Caras, superficies, interfaces [Faces, Surfaces, Interfaces]. 

trad. por Luis Alfonso Paláu C. para el Seminario de Estética de Dagognet.  

Medellín, marzo de 2007. 

Dagognet, F. (1985) Rematerializar.  Materias y materialismos. trad. Luis Alfonso 

Paláu para el curso “Materiólogos y objetología”. Universidad Nacional de 

Colombia. Facultad de ciencias humanas y económicas.  Escuela de estudios 

filosóficos y culturales.  Medellín, Septiembre de 1999.  Última corrección 

febrero de 2007. 

Dagognet, F. (1987). Étienne-Jules Marey.  París: Hazan. 

Dagognet, F. (1992) El Cuerpo múltiple y uno. tr. Paláu, Tercera lectura de la obra 

de François Dagognet. Medellín, febrero de 2007. 

Dagognet, F. (1993). La Piel descubierta. trad. Luis Alfonso Paláu.  Medellín, 

Septiembre de 2009. 

Dagognet, F. (2002). Cambio de perspectiva: el adentro y el afuera. tr. Paláu, 

Medellín, julio de 2006. 

Serres, M. Pulgarcita. (2012). París: Manifiestos le Pommier. Traducción realizada 

por Luis Alfonso Palau. (2013) para su presentación en la Mediateca “A. 

Rimbaud” de la Alianza Francesa. Medellín, Colombia 



Serres, M. (2011). Musique. París: Manifiestos le Pommier. Trad. Luis Alfonso 

Palau.  Medellín, 2013. 

Thom, R. (1987). Estabilidad estructural y morfogénesis. Barcelona: Gedisa. 

 


