fuera de serie de los
cuadernos de
piedrarosetta.co

En septiembre del 2013 presenté al Primer Encuentro Internacional de estética y
nuevos medios realizado en el Instituto Tecnoldgico Metropolitano de Medellin,
Facultad de Artes y Humanidades, la siguiente comunicacion que nunca se publicé, y
que hoy retrospectivamente podria encajar en la expresion: “los autores que leemos
en francés”; y dado que han pasado 12 anos y nos hemos inventado a Piedra Rosetta
hoy debe llamarse “por qué publicamos los autores que publicamos.”

Interfaces, Pantallas y Pulgares (la filosofia de Frangois Dagognet

en el universo de Pulgarcita)

Interfaces, screens and thumbs (the philosophy of Frangois Dagognet in the

universe of Petite Pucet)

Resumen: A partir de cuatro neologismos que van haciendo carrera en los estudios
sobre el cuerpo, se presenta la obra de Frangois Dagognet que hemos venido
traduciendo, y que ahora ya tiene editor en espanol. Cuerpo sin érganos, cuerpo
organismo, metacuerpo, cibercuerpo... son aun denominaciones imprecisas que
apuntan a multiplicar los estratos/modos analiticos con miras a promover una
riqueza de horizontes que afine el conocimiento aproximado por la nova et vetera

evo-devo Yy la paleoantropologia del cuerpo.

Palabras claves: Cuerpo sin 6rganos, cuerpo, metacuerpo, cibercuerpo, interfaces,

pantallas, pulgares, virtual.



Abstract:

Starting from four neologisms that are doing research of the body, it is presented
Frangois Dagognet work that we have been translating, while we found an editor.
Body without organs, body, metabody, cyberbody ... are still vague names that point
to multiply the layers/ analytical ways to promote multiple options to tune knowledge

by nova et vetera evo-devo and the paleoanthropology of the body

Key Words: Body without organs, body, metabody, ciber body, interface, screen,

thumbs, virtual

Luis Alfonso Palau C.

Licenciado en Filosofia y Letras de la Universidad Pontificia Bolivariana. Magister en
Historia de las ciencias del Instituto de Historia de las ciencias y de las técnicas de Paris.
Doctor en Historia y filosofia de las ciencias y de las técnicas de la Universidad de Paris |
(Sorbona-Pantedn).

Profesor Titular jubilado de la Facultad de Ciencias Humanas y Econdmicas de la
Universidad Nacional, sede Medellin. Profesor de Historia de las ciencias de la Escuela de
estudios filosoéficos y culturales de la misma Facultad. Fundador en 1980, y coordinador
hasta 2004, del primer Seminario permanente en Colombia de Historia de la biologia.
Asesor de la Facultad de Artes y Humanidades del ITM. 2013.

lapalau@gmail.com




Cuerpo sin érganos: la vida inorganica, como potencia de individuacion vital
gue aun no se ha estabilizado en la forma de un organismo. Transformacioén de la
imagen del cuerpo mas alla de la teoria de las formas. Estética artealizada en los
esquemas corporales (Artaud, Deleuze, Guattari). Como morfélogo que es, F.

Dagognet escribe:

Afirmamos simplemente una tan franca simbiosis entre el contenido y su forma,
entre la ‘profundidad’ y la superficie, que esta ultima sirve de amplificador y por tanto
devela la arquitectura secreta. Se aprende a leer por fuera los dramas hundidos o
los seismos pasados, y por esto el interés de tener en cuenta y de examinar
atentamente las envolturas, las fachadas y los menores signos. La exageracion
consistiria sin duda en negar la existencia del interior mismo, aunque sélo se lo capte
en el exterior, sensorialmente, o al menos gracias a técnicas de registro, de
deteccidén y de agrandamiento. Es verdad que los fisicos mismos —si hemos de
creerle al mas eminente y al mas sutil de los morfogenéticos, R. Thom— se han
alejado general y desafortunadamente de este tipo de investigaciones y de esta
sensibilidad a las simples dimensiones, superficies, membranas. (Dagognet, 1982,
p.20)

Y a continuacion cita a Thom:

Mientras que la forma de los seres vivos ha atraido desde hace siglos la atencidn
de los bidlogos, la morfologia en materia inanimada parece que sélo muy
accidentalmente ha atraido el interés de los fisico-quimicos. (...) Se trata aqui de
fendmenos (la reparticion geométrica de una sustancia entre dos fases, el
crecimiento dendritico de cristales, etc.) muy inestables, dificiimente reproductibles
y a priori rebeldes a toda matematizacion. (Thom, 1987, pp.32-33).

Nos vamos a adentrar en problemas de fronteras, de membranas, en
fendmenos de umbrales y de interfaces...

A partir de una superficie-espejo, nos aseguramos sobre fuerzas y energias que la
han esculpido. ¢ Como? ;Qué directas y precisas inferencias sacar de la sola talla
de los cristales, de su superficie, de su reparticion (en montén o no), de su
orientacion, de su color, de su naturaleza incluso? El método geoldgico no es pues
esencialmente experimental —afirman especialistas reputados—, es histoérico..." En
esto, la posicién del gedlogo es la del médico: debe fundamentar su diagnéstico
sobre un conjunto de datos inmediatos y sélo operar cuando esta seguro, evitando
realizar experiencias sobre el paciente; igualmente los trabajos geoldgicos vy
geofisicos tienen por objeto limitar el numero de sondeos. Se notara que los

'“Entre el marxismoy el psicoanalisis, ciencias humanas, con perspectiva social en un caso e individual
en el otro, y la geologia, ciencia fisica aunque también madre y nodriza de la historia, tanto por su
método como por su objeto, la etnografia se ubica espontadneamente como en su propio reino” Cl. Lévi-
Strass. Tristes trépicos. p. 62.



vocabularios de los gedlogos, de los clinicos, e incluso de los psicélogos (como
Freud) sorprenden por sus similitudes; la razén de ello radica en que se trabaja
segun los mismos principios, los de una lectura atenta de los indices (o de los
sintomas); y a partir de ellos, tratar de entrever los basamentos, los dramas
productivos o los conjuntos que ellos reflejan. (Dagognet, 1982, p.27).

Y en las investigaciones mas recientes de ontofilogénesis?, la “evodevo”
(evolucién-desarrollo) se perfila como la unificacion del campo completo de la
biologia: la evolucion de las especies y el desarrollo embrionario resultan de un solo
proceso de seleccidn natural expandido. Las multiples definiciones de “especie” y
las diversas constataciones de realidad de los “individuos” apuntan hoy a dudar de
la objetividad de la especie y del individuo, es decir que los dos serian abstracciones
que subjetivamente producimos sobre un mismo proceso de generacién continua.

Cuerpo organizado: realidad sensorio-motriz, sustancia de nuestra
existencia, resultado de una larga evolucion biolégica del género, y procesos de
especiacion que constituyen nuestro fésil cuerpo paleontoldgico (como diria Leroi-
Gourhan). Cinetismo, vigor, salud. El trabajo de nuestro cuerpo nos hizo hombres
(Marx), en tanto que las practicas técnicas exteriorizaron nuestras manos en

instrumentos, herramientas, maquinas, redes y redes de redes (Parrochia®).

Sélo el viviente mas evolucionado (el hombre) —como lo mostraremos— ha logrado
atribuirse los dos en un solo y mismo movimiento. El proto-animal esta amurallado
bajo una pesada caparazén protectora; esta perdido a tal punto por ello que asfixia
incluso “su adentro”; se corta también del mundo exterior y sélo podra vivir en la
apatia o en una invencible inercia, proxima de la hibernacién. Ha sido preciso pues
que se opere un salto, o que el viviente llegue a su acto mas importante: darse
vuelta, poner en la superficie su sensibilidad y enviar al fondo el tejido solido en el
cual se atrincheraba, la columna vertebral, lo 6seo sobre lo cual se edificara.
Inmediatamente el afuera del adentro le permitié una vida informada, alerta y viva.
(Dagognet, p.5).

Nuestra piel es nuestra interfaz con el mundo exterior, es la via de la
exposicion de nuestro interior... De este modo, como hemos de recordar que la piel

y sus anexos, los melanocitos y el sistema nervioso se forman a partir de la misma

2 Concepto debido a Jean-Jacques Kupiec, en su conferencia de 2011, que retoma una idea propia de 1981 y
que habia abandonado desde 1983.

3 Daniel Parrochia. Matemdticas y existencia. Ordenes, fragmentos y usurpaciones. (tr. Palau en proceso) para
Piedra Rosetta, 2026.



hoja embrionaria, el ectodermo; asi mismo podemos decir con Valery que “lo mas

profundo es la piel”.

Metacuerpo: tecnologias, deporte, ciencias, artes, sociologia del cuerpo,
cuerpo libidinal... Los lenguajes y lo virtual como la carne misma del hombre
(Dagognet; Serres, Lévi). En el mundo del trabajo el cuerpo parece desplazado por
aquello que él mismo ha producido: “En los tres casos, la herramienta, la maquina
y la maquina-herramienta, el gesto fisiolégico ha inspirado su construccién; el
cuerpo sirve para fabricar lo que lo sustituirda” (Dagognet, 1992, p.94). Pero
igualmente el mundo moderno le concede mas importancia al deporte que a la
gimnasia

¢,No fue entonces, en el momento de la industrializacion (el comienzo del siglo XX)
que el deporte comienza a profesionalizarse (el deporte-mercado) y se propone lo
sobrehumano? El campedn debe lograr o que ningun cuerpo habria podido realizar
(la velocidad, el salto, el lance); se orienta no tanto hacia el reconocimiento o la
exploracién de nuestras capacidades como hacia la denuncia de nuestros limites.
Surge ‘otro cuerpo’, el de las marcas y de las superaciones sin fin. (Dagognet, 1992,
p.95).

“Por todas partes, el cuerpo sirve principalmente de trampolin a partir del cual
uno se lanza por fuera de él (maquina, deporte, ciencia); el propio arte nos ensefia
a superarlo” (Dagognet, ibid., loc. cit.). Para hacer ciencia requerimos poner entre
paréntesis nuestro cuerpo vivido, romper con nuestros impulsos y con nuestras
pulsiones. Incluso la danza se opone a la marcha en tanto que ésta ultima termina
cuando llegamos a donde nos proponiamos llegar, mientras que aquella, la
coreografia, somete al cuerpo a libres y multiples desplazamientos... La cultura sélo
piensa en agrandar el campo de la corporeidad, en desbordar el cuerpo.

Cibercuerpo: universo informatico como exteriorizacion de nuestro cerebro;
la red como conexiones de computadores-cerebros, llevada por la catexizacion
libidinal hasta la pornografia y el cibersexo, redes sociales y el paraddjico
ausentismo corporal en la vida post-biolégica (segun Stiegler). Experiencias de
dolor y muerte bien novedosas (estudiadas por Le Breton). Para Serres (2012) es
claro que el milagro de san Dionisio nos permite pensar lo que hoy acontece con

nuestras tecnologias portables. Hasta la cabeza se ha exteriorizado. Y ademas



Se sabe también que este mismo cuerpo negd lo que lo constituye, para poder
integrarlo (la cerebralidad victoriosa); y en ese golpe lo ha elevado y le ha abierto la
via al auto-rebasamiento sensorio-motor. Por consiguiente, él ha podido precisar
sus gestos (la motricidad mas fina y la menos participativa, contra un holocinetismo
difuso); jla inscripcién cortical del pulgar supera en superficie la del tronco!”
(Dagognet, 1992, p.95).

* %k %k

Voy a empezar por explicitar algunas reflexiones contemporaneas en torno al
cuerpo, porque muy seguramente en el transcurso de estos dos dias él podra
parecer como el gran ausente, pues vamos a usar (y abusar seguramente) de las
palabras “virtual”, “semidtica”, “electrénica” y “digital”. Y no es asi, o no debiera ser
asi... Prefiero pensar que el cuerpo, o lo que sobre él sabemos, estara ahi como
ese implicito necesario al que apuntamos cuando decimos que “por sabido se calla”,
a ese “inconsciente” que es lo “virtual”. ; Qué es lo que sabemos y en qué sentido
lo callamos? No niego que a mi también me ha marcado siempre aquella afirmacién
de Spinoza: “sabemos mucho sobre el alma, pero acaso ¢, sabemos de qué es capaz
un cuerpo?”. Hoy sabemos mucho mas sobre ese cuerpo y sus capacidades, y en
gran medida gracias al propio Spinoza. La afirmacion es una clara referencia a
Descartes y a los cartesianos, a esa filosofia mecanicista que habia hecho del
cuerpo una res extensa, y que habia atribuido al alma, a esa res cogitans, todas las
pasiones del Tratado. Dualismo dejado rapidamente de lado por quien estaba
convencido de que “el alma es la idea del cuerpo”. Monismo paralelista que vamos
a asumir en clave paleontoldgica, buscando romper con una vieja tradicion
platénico-teoldgica que ha constituido la forma dominante de la filosofia occidental.
Filosofia dominante que cabalgando sobre la vieja tradicion oriental y pitagérica, ha
hecho de la oposicion alma/cuerpo la matriz jerarquizadora de todos los binarismos
dominantes declinados en estos ultimos veinticinco siglos de historia. ..

La ciencia, cuando es envenenada por la metafisica, nos desvia del universo
coloreado, en provecho del descubrimiento —tefiido de moralismo y de
providencialismo— de los fundamentos, de las leyes invariantes y de un plan secreto
de la naturaleza, es decir de un orden inteligible y oculto. Entonces nos ponemos a

desconfiar del devenir, de lo contingente, es decir de lo engafioso. Se entabla el



proceso en beneficio de ese “mas alla” caracterizado por su permanencia, su
sustancialidad y su invisibilidad, cosa que acentua su caracter sagrado y/o esencial.

Pero la historia de los descubrimientos y de las revoluciones cientificas no
confirma esta valorizacion. Recuperemos la ensefanza de Gastén Bachelard que
predica abiertamente:

a) la existencia de “racionalismos regionales”, examenes finos de un campo
descolonizado y no-inmediatamente subordinado;

b) sobre todo, estudios que salvaran los fendmenos mas residuales y mas
tenues, que en el pasado quedaban enterrados en generalidades perezosas.

El matiz se pone a vibrar. Los detalles se imponen a las pretendidas
“‘esencias”. Sabores, olores, colores reintegran el palacio de la ciencia. jCuantas
veces el historiador de los instrumentos y de los analisis —en fisica, quimica,
biologia— nos muestra al cientifico que finalmente se apodera de lo que en la época
se consideraba insignificante, una desviacion o una aberracién, un residuo!
Espejismo o accidente que habia que descuidar, este singular no hacia sino abrir el
porvenir, como nos lo va a mostrar Dagognet en su filosofia ecoldgica®.

Deseamos liberar “el novisimo espiritu” que anima la fisica de los chorreos y
de los estiramientos, de las rajaduras, de los plegamientos. Y de esta manera nos
preparamos para comprender mejor al hombre y a la sociedad, sus conflictos y sus
entrechoques, porque no separaremos verdaderamente la rica materia, de las
actitudes o configuraciones psicolégicas. Intentaremos justificar, en lo posible, este
monismo decidido. Este afuera pelicular goza de un estatuto directamente
privilegiado (la interfaz): se coloca en la interseccion de dos mundos a los que
bruscamente divide y a veces opone, el exterior sobre el que sin duda se apoya
pero al que rehusa y al que a su vez marca, y el interior al que cubre, al cual se
resiste, sin contar que lo traiciona ya de una cierta forma y por tanto lo expresa. Las
dos influencias pueden mezclarse mas o menos, compenetrarse o neutralizarse;

pero no deja de ser el teatro de su eventual debate, y por esto la importancia de

4 Léase Detritus, desechos, lo abyecto. tr. Paldu. para el Seminario "Hylética, materidlogos y

objetologia/abyectologia". Universidad Nacional de Colombia. Medellin, Abril del 2000. Publicado como
traducciones historia de la biologia 20 & 21. Y en Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024.



esta sensible frontera, de esta especie de membrana que crea una demarcacion; o
bien, prohibe los pasos, los filtra, o bien favorece un flujo, como segunda
eventualidad. En los dos casos, emerge un contraste. Con el viviente, lo cutaneo
toma una importancia inigualable, con él la relacion “afuera/adentro” existe
intensamente. Probablemente define incluso la animalidad. Con el hombre, el
“afuera” se ilumina y se histeriza; se pone francamente a significar. Los brillos del
alma se proyectan en él, sobre él; mas exactamente, el “inconsciente” no deja de
manifestarse a través de él. Es, y no es otra cosa que nuestro cuerpo. En él se aloja
por entero. Es preciso aprender a percibirlo ahi y a reconocerlo aqui. La lectura de
los cuerpos constituye la psicologia.

Trabajaremos para favorecer como para ilustrar la relacion entre el yo y la
exterioridad, en tanto que lo esencial se desenvuelve en su cruce (la ciencia, la
técnica, el arte, los reglamentos juridicos, las acciones morales, sélo se desarrollan
en el encuentro entre el pensamiento y sus diversas construcciones o creaciones).
No defendemos el simple afuera sino el que construimos, el afuera de un adentro
sin el cual el adentro se anemia y se deshilacha. A la inadecuada pregunta “;Qué
soy yo?” conviene entonces responder: sélo somos a través de lo que fabricamos o
de lo que edificamos. En rigor incluso esculpimos nuestro cuerpo, nos imprimimos
sobre él, podemos leer en él el ser que expresa y expone. (Dagognet, 2002).

Se nos objetara que, en el universo material, el “afuera” pierde todo sentido,
que hemos humanizado o biologizado la descripcién primera, que alli triunfa lo
homogéneo. Sin embargo, si se pone suficiente atencion, se aprende pronto a
descubrir lugares de estrangulamiento, de separacién, de desnivel, de confrontacion
y de turbulencia, de tal manera que el conjunto se encuentra diferenciado,
polarizado. Unidades, fragmentos, son por ejemplo lentificados, incluidos en otros
que les impiden moverse. Se dibujan figuras sea de liberacién sea de dispersion,
sea de inclusion, que equivalen a lo que reencontraremos en el universo de la vida
y del individuo activo. Ganamos pues si no separamos y oponemos las diversas
capas de la experiencia. Como los meteordlogos® y los climatélogos que asi
enfrentan la complejidad...

Seguramente que daremos la impresion de estar mas proximos de ese tipo
de hilemorfismo que afirmé contra Platon la existencia de una unidad sustancial de

la materia y de la forma; o mejor dicho: aceptamos la inmanencia de las formas a

5 Cft. Daniel Parrochia. Meteoros. Ensayo sobre el cielo y la ciudad. Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024.



una materialidad que las limita tanto como las trabaja. Somos aristotélicos si por ello
se entiende nuestra afirmacion de las multiplicidades sustanciales, es decir: que
exceptuan la existencia tanto de la materia prima absoluta, como de la forma pura
absoluta. Ni Dios ni materia. O si se quiere, como titulan Kupiec & Sonigo su libro:
Ni Dios ni gen®, contra nuestro ultimo determinismo...

Releemos pues a Aristoteles con una mirada renovada como la de René
Thom. Pero no somos aristotélicos si por tal se entiende la maximalizacién de la
oposicion entre la potencia y el acto, entre la sustancias y los accidentes. No
creemos que exista la pura potencia de la materia, como tampoco la existencia del
puro acto del espiritu (estos son los imposibles). Somos mestizos mas bien en tanto
que afirmamos la existencia de una infinitud del mundo virtual, en potencia de una
finitud de lo real (mundo contingente). Y el cuerpo, ese que constituye a cada ser,
como la maquina de transformar los unos en los otros (destino). Este destino es sdlo
una recurrencia del presente sobre el pasado, la “curvatura del ser’” como lo llama
Dagognet...

Afirmemos pues el despliegue fisico de toda realidad humana en su cuerpo.
Mejor digamos: no solo tenemos un cuerpo, somos estos cuerpos. Dagognet (1992)
escribié el Cuerpo uno y mdltiple. No tenemos alma, somos tantas cuantas ideas
del cuerpo expresemos. Somos/estamos y nos movemos en el limite, hemos de
pensarnos como interfaces.

Nos interesamos en “un exterior excepcional’, es decir en nuestro
equipamiento sensorial, que con frecuencia la filosofia ha despreciado; ella le
imputa los errores que cometemos, pero la corporeidad, que no se comprende sino
por su periferia, interpreta en funcién de si misma. Dice Dagognet al final de Cambio
de perspectiva:

Encontramos una “razén de ser”, y por tanto una legitimidad, en sus pretendidas
desviaciones. Los 6rganos internos, a los que no privilegiamos, solo sirven para
sostener lo esencial que se juega con “este sentir’” que nos alerta sobre el mundo;
ponemos aparte el cerebro que registra y que conserva lo que hemos vivido, asi
como nuestros aprendizajes y los métodos que hemos elaborado, pero ¢ vivir no es

¢ Bajo este titulo (2000), los dos investigadores afiaden a las heridas narcisistas de Copérnico y de
Darwin, la de que nosotros tampoco somos el centro ni la finalidad de nuestro organismo, sino una
sociedad descentralizada de células... porque ;como no tener en cuenta hoy el microbioma
humano?



ante todo sentir? A este respecto, el organismo ha logrado una prodigiosa inversion:
en lugar de plegarse sobre el adentro, ha construido en su periferia lo que le permite
evaluar lo que se desenvuelve lejos y adelantarsele si es necesario. No hemos
descartado ni minimizado la cerebralidad sino que la consideramos inseparable de
los “brganos-centinelas” sin los cuales ella misma no podria ejercerse. ¢No es
menester contar también con “un sentido interno” (la cenestesia) que se anadiria a
los otros cinco, por lo demas todos reagrupados (la cabeza)? (Dagognet, 2002, p.74)

Hemos abogado por la inseparabilidad de lo cerebral y de lo sensorial; por
este hecho caminamos a contra-corriente puesto que le concedemos un lugar
preferente a la “sensibilidad”, en las antipodas de las culturas ascéticas.

skskok

Pero centrémonos en las interfaces...

¢, De donde viene este término? Este término nos viene del universo técnico
en el que designa todo dispositivo que permita el intercambio de informacion
entre dos sistemas. Chazal escribe:

El término designa en informatica todo dispositivo, logicial <programa> o material,
que asegura la transferencia de la informacién de una parte del sistema a otra parte,
0 de un sistema a otro. Es en particular por el sesgo de médulos electrénicos
calificados de interfaces que la unidad central de un computador entra en contacto
con diferentes periféricos. Se trata también de los médulos logiciales que aseguran
la comunicacién entre un utilizador humano y una maquina. Fundamentalmente lo
que transita por una interfaz es informacion.’

La primera interfaz que usamos, la mas inmediata, son nuestros sentidos
abiertos al exterior, y nuestra piel. A través de ellos, y de ella, entramos en contacto
con el mundo exterior, y sacamos de él las informaciones esenciales para nuestra
sobrevivencia; del mismo modo que es en la superficie de nuestro organismo donde
se pueden leer las manifestaciones de la vida interna. La piel es el lugar mas
importante de la excitacion y de la reaccién, de los intercambios intensos no
solamente de energia sino también de informacién, entre el organismo y su medio.
Como dice Annick Faurion refiriéndose al sentido del gusto: “el gusto no es una
propiedad intrinseca del estimulo; depende de la interaccién estimulos-receptores,

en la interfaz entre medio interno y medio externo. El objeto de nuestro estudio no

7 Gérard Chazal. Interfaces. Averiguaciones sobre los mundos intermediarios. “Introduccion”. Envigado, co:
Piedra Rosetta, 2025.



es pues el objeto quimico (molécula) sino la representacion interna obtenida, a partir
de la estimulacion de los quimiorreceptores, por medio de la codificacion nerviosa”.
N

Asumimos que la bipedia es el primer criterio de humanidad... Pero por ello
mismo compartimos el funcionamiento en cascada del modelo Leroi-Gourhan... que
como se sabe dice: gracias a esa posicion vertical durante la marcha se liberé la
mano de las tareas de locomocién. Mano de cinco dedos inventada por la vida
desde los reptiles (prensil, es decir que puede asir y transportar el alimento) que
gueda entonces libre (polo mano-herramientas) para reterritorializarse en la técnica;
actividad palpadora que se organiza como Forma general de contenido aloplastica
es decir: para efectuar modificaciones del mundo exterior; la mano que hoy en dia
tiene el mundo mundial a la mano (los pulgares de Pulgarcita).

Al mismo tiempo se libera a la boca de la busqueda alimenticia, dejandola
libre para el lenguaje (polo cara-lenguaje). A tal punto que Leroi-Gourhan afirma:
“intimas relaciones vinculan la palabra y la técnica desde la raiz misma de las
sociedades humanas”. Y este todo sinérgico sera el que evolucione como especie
de laringe ductil para el canto y para las lenguas del mundo, gracias a la plasticidad
de un cerebro inacabado, especializado en la desespecializacion, que se organiza
de tal forma que sintetiza y pasa a comandar todas las funciones sensorio-motrices
del sistema nervioso central, asi como las actuaciones de sujeto en el mundo
mundanal. Hace ya muchos afios tradujimos el Cerebro ciudadela de Dagognet para
nuestros estudiantes del curso: “Evolucién del cerebro, historia del pensamiento”.

Y este acoplamiento estructural del individuo consigo mismo, con los otros y
con el mundo estara asegurado por multiples interfaces que operan como
propiedades del campo relacional. Mas que de atributos fijos y esenciales, estamos
hablando de procesos que organizan el acontecer bio-fisiolégico, psiquico y socio-
histérico de los individuos-multitud.

Piénsese por ejemplo en el tacto, y hasta qué punto es inseparable del cuerpo
y de la materia. Esta incluso mas ligado al cuerpo que a la idea, a la materia que al
espiritu. A diferencia del ojo que aprehende los objetos en la distancia, o del oido

que los capta sin ni siquiera tener que girarse hacia ellos... el taco afecta al cuerpo,



lo ensucia, designa al hombre en tanto que materia, anula la distancia entre el
hombre y el objeto, los hace miscibles (como dice Annie Luciani).

Brevemente enumeremos las paradojas que Didier Anzieu (2002) ha indicado
en su obra el Yo-piel.

La piel defiende nuestro medio interior de los agentes exteriores, pero exhibe
las senales de su ingente lucha.

Nos protege, pero al mismo tiempo es el espejo en el que los otros
comprueban el estado de salud del interior que trata de preservar.

La piel es permeable e impermeable.

Esta al mismo tiempo en proceso de resecacion y de regeneracion constante.

Parece estar siempre en el limite entre dos situaciones contradictorias.

Es capaz de sentir el desamparo y al mismo tiempo promover en otra piel el
deseo ardiente de contacto.

Algunos han difundido la preocupacién de que las tecnologias digitales en
general, y los entornos virtuales en particular, conducen a un desdoblamiento del
hombre y de su cuerpo, corriendo el riesgo de que este ultimo desaparezca mientras
que el privilegio sensorial de la mirada se volveria total a costa de todas las otras
percepciones. Segun ellos, caminamos hacia una hegemonia absoluta de lo visual
y a la aparicion de un cuerpo desmaterializado, reducido a la pura retina.
Detengamonos un instante en esta interfaz y lo que ha sido introducido como
fundamentalmente diferente: el computador y las técnicas de interactividad en
tiempo real, que estan en la base del didlogo del hombre con la maquina.

Cuando un utilizador interactua con una imagen en movimiento expuesta en una
pantalla, con la ayuda de una interfaz comandada por una accioén de su cuerpo, él
tiene la impresion de que la accion que desencadena repercute en la imagen sin
que intervenga nada, ningun relevo, como si estuviera en conexion directa con ella.
Pero de hecho, en la duracion tan corta que separa la apariciéon de dos imagenes,
que en general se suceden a un ritmo de veinticinco por segundo, el computador
esta extremadamente ocupado; recibe las informaciones transmitidas por la interfaz,
las digitaliza, las trata y modifica los parametros visuales de la imagen siguiente.
Imperceptible, pues esta por debajo del umbral de percepcion, pero existe una
demora; y es gracias a ella que el computador traduce las acciones del que mira en
datos numéricos y los introduce en el programa. Es igualmente gracias a ese lapso
que el propio cuerpo, a veces con su expresividad gestual, puede insinuarse en el
corazén de la imagen y remontar a su fuente computacional: el algoritmo. (Couchot,
1996)



No olvidemos que los algoritmos son “conjuntos preescritos de instrucciones
o reglas bien definidas, ordenadas y finitas que permiten realizar una actividad
mediante pasos sucesivos”, eventualmente expresados por medio de un lenguaje
l6gico-matematico, que reduce lo real haciéndolo inteligible. En este sentido se dice
que el computador desmaterializa o desrealiza lo real. Sin embargo el computador
desde el comienzo se ha abierto al mundo circundante y a sus utilizadores. Piénsese
no mas en los desarrollos de la imagenologia médica (electros, ecografias,
escaneres, tomografia axial computarizada (TAC), resonancia magnética nuclear
(RMN)) que han puesto en pantalla lo que esta aconteciendo en el medio interior.
Pero ademas, las interfaces se han multiplicado permitiendo introducir
informaciones por vias distintas a los teclados (lapices, mouse, etc.); asi como han
permitido recibir informaciones sensoriales de los computadores, distintas a las
visuales. De tal suerte que en la actualidad el acoplamiento hombre-maquina puede
ir ahora en los dos sentidos: introducir en el seno de los algoritmos informacion
salida de lo real, al mismo tiempo que se puede recibir informaciéon que compromete
el sensorio. Dos mundos incomposibles: el mundo frio y limpido de los
algoritmos y el mundo organico y psiquico del cuerpo, se ha puesto a

conmutar, a través de la pared porosa de las interfaces.

La percepcion... es el hecho a) de un dispositivo operatorio y calculatorio, b) de un
sistema formal asociado a algoritmos de codificacién de la informacion y c¢) de un
motor de inferencia; dicho de otro modo: el organismo percipiente debe disponer de
esquemas sensorio-motores e intelectuales que organicen de manera activa y
selectiva la informacion ofrecida por los receptores sensoriales”. Si se lo quiere
interpretar de manera kantiana, se requeriria solamente sustituir la estética
trascendental por “un estructuralismo organico y dinamico, para no llamarlo —si
vamos a tener en cuenta la evolucion misma del sistema— un estructuralismo
genético donde la sintesis a priori se reduciria a la puesta en funcionamiento de
dispositivos nerviosos (o0 electronicos) organizados para efectuar de manera
modular y analitica las diferentes etapas que conducen de la imagen retiniana,
humana o artificial, a la representacion codificada” (Chazal, 1995, p.171)

Un humano no esta delimitado por el cuerpo, donde supuestamente reside la
subjetividad; un humano es también el espacio fisico simbdlico o campo de
resonancia vital que excede la frontera organica y atraviesa y apuntala un ensamble

de diversas relaciones, mecanismos, objetos, alimentos, practicas, en los que se



despliega todo ese entramado que podria llamarse persona o individuo: memoria,
deseos, interioridad psiquica, narratividad, identidad. En otras palabras, para que
un humano sea un humano debe asociarse con lo que esta mas alla de su cuerpo,
extension material integral que define lo vital y sin lo cual no es posible ninguna
realizacion mental. Por tanto, se podria sintetizar diciendo que cada individuo es un
campo de resonancia vital que en el devenir, en la organizacion rizomatica continua
y cambiante, revela y es revelado por un mundo.

Es la configuracion de estos atractores que reconocemos como formas
simbdlicas la que nos ha embizcado haciéndonos creer en la existencia de una
ciudad celeste, trascendente, inmaterial... Seguro que existe otro mundo, jpero
esta aqui mismol!

ok

Para Goffman, el mundo social esta caracterizado por la teatralidad y la
personificacidon: cada persona representa un rol, y es a través de estos roles que
puede darse a conocer a los demas. A grandes rasgos, son varios los elementos
que dan soporte narrativo a la interaccién social: las actuaciones son las actividades
que un individuo ejecuta durante un periodo determinado frente a los otros; la
fachada es la parte de la actuacion del individuo que funciona regularmente de un
modo general y prefijado, dotacion expresiva empleada intencional o
inconscientemente con el fin de definir la situacion con respecto a los que observan
dicha actuacién; el medio como parte constituyente de la fachada, el cual incluye el
mobiliario, el decorado, adornos o equipos propios del trasfondo escénico, ante,
dentro y sobre el que se realiza la actuacién humana.

Queremos mostrar que nuestro maestro y amigo Frangois Dagognet le da un
estatuto eminentemente filosdfico al cuerpo considerado como interfaz.

Médico, psiquiatra, fildsofo, mas que ningun otro es capaz de aclararnos
sobre la naturaleza del cuerpo al que aprendi6 a leer o a hacer hablar.

Por el método que ha puesto en funcionamiento, Frangois Dagognet fue
conducido a interesarse en las interfaces. De entrada él rechaza las visiones
simplistas, las dicotomias faciles, las primeras apariencias, y en este sentido es

claramente el heredero de Gaston Bachelard. Para él la realidad es compleja y



provoca una recoleccién minuciosa de los signos y de las trazas. Tras el cientifico,
siguiendo al bidlogo y al médico, el filosofo debera mostrarse atento a los
instrumentos y a los montajes de todo tipo que puedan revelar lo oculto o lo
subterraneo. “Se necesitan montajes, descomposiciones y una instrumentacion.
Nada se ve al ojo desnudo, o muy poco” (Dagognet, 1982). Por esto mismo el elogio
permanente que hara de Etienne-Jules Marey, y de su arte de inscribir los
movimientos mas finos, de poner de relieve los signos y las trazas mas fugaces.
(Dagognet, 1987)
ok

Podemos ambicionar construir una nueva ontologia anti-platénica que llegue
incluso hasta sefalar, en lo demolido, lo manchado, lo raido, una abundancia real,
los signos de una pertenencia a lo que se llama el "ser". El menor fragmento, la mas
fina particula, conserva lazos asi sean sutiles con aquello de lo que se ha
desprendido; la sensibilidad contemporanea va esta vez hacia las disciplinas que
ensefian a examinar o a reconocer esta relacion persistente, hasta el polvo que se
pega a la suela de nuestros zapatos. El proyecto de una ciencia de las huellas, de
los rastros que va dejando todo lo existente (la ciencia de los trazos, la traceologia)
se reune ahora a las tareas llevadas a cabo anteriormente: la hilética o estudio de
los diversos materiales y sus prestaciones o sus actuaciones (performance), la
materiologia en su afan por rematerializar en medio de un mundo cada vez mas
idealizante, mas angelical, mas verbal, mas light...; la objetologia y su persistencia
en una ciencia de objetos, de soportes, de las cosas del mundo y de la produccion
industrial...

Sentimos que su tarea se enfila igualmente sobre la apreciacion leibniziana
de la riqueza en el mas modesto fragmento. Por este camino filoséfico,
terminaremos por reunirnos con los que consideramos ahora como los mejores
companeros de viaje: los artistas plasticos que se han vuelto hacia lo precario, que
han aprendido a renunciar a los sustratos habituales (el lienzo y el aceite de linaza)
para ponerle atencion a los papeles usados, los embalajes ruinosos, los vestidos
desgarrados, todo lo que se demuele o se corrompe. Han aprendido y nos han

ensefado a escarbar en los muladares, los montones de residuos de hierro y los



detritos con el fin de encontrar los materiales de sus obras. Se trata de dar cuenta
de la compasién por lo débil y por lo fragil. Y por ende, por las pobres gentes que
hacen los trabajos pesados en este planeta.

La rehabilitacidn de los desechos (la abyectologia): todos los grandes artistas
actuales han encontrado en ellos lo que habria de permitir su construccion; lo
debilitado y lo arruinado llevan consigo mismos, aunque implicitamente, la historia,
por no decir los dramas que los han destruido; el desgaste les afiade una dimensién
a la vez material y social. Como empieza la Grieta de Fitzgerald: “Claro, toda vida
es un proceso de demolicién”

Precisamos aprender a leer en la superficie, los dramas internos o
disimulados. Es menester colocarse deliberadamente alli donde los términos
opuestos se codean, o se invierten el uno en el otro, es decir en la interfaz. Este
método es constante en la obra de Frangois Dagognet desde la Razén y los
remedios (1964) hasta la Piel descubierta (1993). Lo pondra en funcionamiento en
numerosos dominios que van desde la medicina hasta la ecologia, pasando por la
geografia, la quimica® o el arte, mostrando siempre su pertinencia. El detalle, al que
los resumenes totalizadores o demasiado amplios descuidan, es vuelto a colocar en
el centro de la reflexidn y se vuelve alli revelador. El todo no puede ser captado mas
que a través de las partes que lo manifiestan. Toda filosofia comienza por una
averiguacion casi policiaca, y Frangois Dagognet la prosigue incansablemente en
su obra. Ella misma se vuelve la mediacién inevitable entre lo real y su
representacion racional y cientifica.

La imagen, y la del cuerpo humano en particular, se encuentra rehabilitada
en la obra dagognetiana. No la imagen inmediata, no la percepcidn primera sino la
imagen elaborada, trabajada, desfasada. EI médico sabe qué papel juega la
imagenologia médica en el conocimiento que se puede alcanzar del cuerpo que
sufre. Sin embargo, la imagen médica nunca es una imagen desnuda; resulta de

un trabajo de desplazamiento, de elaboracién, de construccién a través de una

8 Frangois Dagognet (1969). Cuadros y lenguajes de la quimica. Ensayo sobre la representacion.
trad. Luis Alfonso Palau. Medellin, octubre de 1992 - septiembre de 2001 — septiembre de 2005 —
por terminar. En esta obra el filésofo, instruyéndose en la historia de la quimica, evidencia las
interfaces representacionales a través de las cuales organizamos el mundo material.



instrumentacién robusta y compleja. Son los mismos procedimientos que el
geografo emplea para leer el paisaje a través de las imagenes satelitales, tomadas
en el dominio del infrarrojo, reproducidas en “falsos colores”. Otro tanto ocurre con
la astrofisica... y por los procedimientos del arte y particularmente del arte
contemporaneo.

Esta rehabilitacion de la imagen, y esa preocupacion constante por la
superficie y por la interfaz, van a la par con una desconfianza mayuscula por las
filosofias de las profundidades. Lo que con frecuencia se considera como
positivismo en Dagognet, es claramente el rechazo de un cierto discurso filoséfico
que se vuelve incansablemente sobre si mismo, logorreas estériles que confunden
la profundidad con el vacio. Se puede sin cesar jugar con las oposiciones que
sugiere el lenguaje, entre superficial y profundo, entre interno y externo, entre en-si
y para-si, entre ser y nada, entre actos de conciencia y objetos de la consciencia
(cogito y cogitata), entre psiquico y somatico, olvidando preguntarse qué realidad
permanece bajo esas oposiciones, e incluso si ellas reflejan una realidad distinta a
la puramente verbal. Dagognet comprendi6 que el juego es estéril, vy
deliberadamente rompié con esos dualismos. De entrada se coloca donde los
términos opuestos se reencuentran, es decir en las superficies, en las fronteras, en
los limites. La piel, en el caso del cuerpo, se vuelve entonces el lugar privilegiado
del conocimiento antropolégico (Dagognet, 1993). Es el lugar donde lo interno se
exterioriza y donde se interioriza lo externo. “La piel define indiscutiblemente la
interfaz entre el adentro y el afuera, dos mundos por lo demas inseparables; ;qué
se volveria el interior si ignorase el exterior que lo rodea?”’(Dagognet, 1993, p.8).

Las filosofias de la profundidad han privilegiado lo interno, el psiquismo, lo
mental, ignorando lo externo, lo somatico. Ahora bien, es esta separacion la que el
filésofo rechaza; lo uno no va sin lo otro. “A la inversa, nosotros no dejaremos de
valorizar la alianza del adentro y del afuera, su encuentro, su inseparabilidad; y ellos
estan a tal punto juntos que podremos alcanzar el uno a través del otro” (Dagognet,
1993, p.18).



Por ejemplo, el tradicional dualismo entre materia y pensamiento se
encuentra superado en un proceder de “rematerializacion” (Dagognet, 1985).
Incluso llegara hasta definir las ciencias materiales como

La reintegracion de un hecho, de un fenédmeno, bajo una forma mas general que lo
envuelva, como la capacidad correlativa de extraer —de apariencias encontradas o
suscitadas— luces sobre los principios y la naturaleza de cuerpos que de otro modo
serian inaccesibles. Esta ciencia ha logrado eminentemente la proeza del volteo:
visibiliza. (Dagognet, 1982, p10)

Se tratara de penetrar en

Esa regiébn medianera, tan vituperada —...— donde lo espiritual (la psiquis) y lo
somatico se desposan tan bien que ya no pueden divorciarse, donde lo mental se
corporeiza, de la misma manera que el cuerpo individual expone enigmaticamente,
pero por entero, las energias del yo. (Dagognet, 1982, p.3)

Digamos una vez mas que se necesita que nos coloquemos en la interfaz
que entremezcla y confunde los opuestos al mismo tiempo que los individualiza®. No
hay conciencia pura ni pura materialidad, sino un mixto que se revela en las
fronteras que lo recorren. Entonces al mismo tiempo habla el psiquiatra como el
filésofo, el que conoce las controversias entre psicoterapia y quimioterapia, el que
nunca ha dejado de reconocer, contra las filosofias del sujeto (transcendental o no),
las virtudes de la quimica. Frente a los idealismos contemporaneos, frente al
dualismo de estirpe platénica, Francois Dagognet retoma un camino que no deja de
evocar el de Aristoteles’. Este ultimo, cuando hace del alma la forma del cuerpo,
liga indisolublemente la una al otro. Sobre la base de este monismo, Francois
Dagognet no cesa de reclamar que se puede desarrollar una concepcion del cuerpo
interfaz que justifique los analisis que acabamos de dibujar.

Si el cuerpo es la interfaz entre lo interno y lo externo, entre el adentro y el
afuera, entre lo psiquico y lo somatico, no lo seria tanto en cuanto que el uno
expresaria al otro como a un reflejo. Precisamos llegar mas lejos aun, y llevar hasta

el fondo las consecuencias de lo que nos entrega la practica de la traceologia y de

% “La prueba de una inteligencia de primera clase es la capacidad para retener dos ideas opuestas
en la mente al mismo tiempo, y seguir conservando la capacidad de funcionar. Uno deberia, por
ejemplo, ser capaz de ver que las cosas son irremediables y, sin embargo, estar decidido a hacer
que sean de otro modo.” F. S. Fitzgerald. El Crack-up. 2° parrafo in Internet.

19 Frangois Dagognet no duda en asimilar la forma y la idea.



la semiologia: “El afuera traduce claramente el adentro no porque lo refleje sino
porque lo invierte” (Dagognet, 1982). El cuerpo no es sino un alma a la que se le ha
dado vuelta, y por ahi ha salido a la luz. Asi, en la superficie que se da a ver, se
puede desarrollar una lectura minuciosa, una exégesis (Dagognet, 1982) que abre
a la totalidad individual. No se repelera la conciencia a las profundidades
insondables; el cuerpo la lleva a plena luz a través de las huellas y de los indices.
“Finalmente, ¢qué es un cuerpo animado sino un cementerio de signos y de
trofeos?” (Dagognet, 1982, p47). Inversamente, por este hecho tenemos siempre la
psiquis de nuestro cuerpo.

El cuerpo es una interfaz, y toda su riqueza reside en el hecho de que es a
la vez una frontera y un limite, pero también un lugar de intercambios. “Separay al
mismo tiempo mezcla los dos universos que se encuentran en ella” (Dagognet,
1982, p.30). Pensar el cuerpo como interfaz es de cierta manera, en Dagognet,
rechazar los dualismos recurrentes en filosofia y rehusar concebir el pensamiento
separado del cuerpo.

De acéa naceran dos elementos importantisimos de la filosofia de Francois
Dagognet. Primero: él desarrolla los fundamentos de una biopsiquiatria (Dagognet,
1982, Cap. v). El enfoque psicoanalitico de los malestares y de los dramas se

encuentra reorientado:

El animal, y el nifio, en el curso de su existencia, deben atravesar dramas; en lugar
de orientar esto sobre una hipotética sexualidad infantil (la escuela freudiana), es
posible dar cuenta de esto a través de un punto de vista sensorialista. (Dagognet,
1993, p.72)

El cuerpo reencuentra un lugar central en la estructura psiquica. Segundo:
de ello resulta un enfoque nuevo de la moral, en filigrana en numerosas obras, pero
que encontré su expresion abierta en sus obras Por una nueva moral. Familia,
trabajo, nacion. (trad. Palau. Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024); ;Cémo salvarse
de la servidumbre? Justicia, escuela, religion. (2000) [tr. Palau, en proceso para
Piedra Rosetta, 2026], libros que invitamos a leer...

Luis-Alfonso Palau, traductor



REFERENCIAS

Anzieu, D.(2002) Yo piel. Madrid: Biblioteca Nueva

Chazal, G. (1995). El espejo Automata, introduccion a una filosofia de la informatica.
tr. Palau, Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024.

Chazal, G. (2000) Interfaces. Averiguaciones sobre los mundos intermediarios. tr.
Palau, Envigado, co: Piedra Rosetta, 2024.

Couchot, E. (1996) “De los cambios en la jerarquia de lo sensible” En los Cinco
sentidos de la creacion, p. 128.

Dagognet, F. (1964). La Raison et les remedes. Paris: PUF.

Dagognet, F. (1969). Cuadros y lenguajes de la quimica. Ensayo sobre la
representacion. trad. Palau en proceso.

Dagognet, F. (1982). Caras, supefficies, interfaces [Faces, Surfaces, Interfaces].
trad. por Luis Alfonso Palau C. para el Seminario de Estética de Dagognet.
Medellin, marzo de 2007.

Dagognet, F. (1985) Rematerializar. Materias y materialismos. trad. Luis Alfonso
Palau para el curso “Materidlogos y objetologia”. Universidad Nacional de
Colombia. Facultad de ciencias humanas y econdmicas. Escuela de estudios
filoséficos y culturales. Medellin, Septiembre de 1999. Ultima correccion
febrero de 2007.

Dagognet, F. (1987). Etienne-Jules Marey. Paris: Hazan.

Dagognet, F. (1992) EI Cuerpo mdultiple y uno. tr. Palau, Tercera lectura de la obra
de Frangois Dagognet. Medellin, febrero de 2007.

Dagognet, F. (1993). La Piel descubierta. trad. Luis Alfonso Palau. Medellin,
Septiembre de 2009.

Dagognet, F. (2002). Cambio de perspectiva: el adentro y el afuera. tr. Palau,
Medellin, julio de 2006.

Serres, M. Pulgarcita. (2012). Paris: Manifiestos le Pommier. Traduccion realizada

por Luis Alfonso Palau. (2013) para su presentacién en la Mediateca “A.

Rimbaud” de la Alianza Francesa. Medellin, Colombia



Serres, M. (2011). Musique. Paris: Manifiestos le Pommier. Trad. Luis Alfonso
Palau. Medellin, 2013.

Thom, R. (1987). Estabilidad estructural y morfogénesis. Barcelona: Gedisa.



