
CANGUILHEM LEE AL DAGOGNET CRÍTICO DEL NATURISMO 
 
Georges Canguilhem. Obras completas V: historia de las ciencias, epistemología, 
conmemoraciones 1966-1995. París: Vrin, 2018. pp. 695-713. 
 

Naturaleza desnaturada y Naturaleza naturante1 

Henri Van Camp (dir.). Savoir, Faire, Espérer: les limites de la raison. Bruxelles: 
Facultés Universitaires Sint-Louis, 1976, 2 vol., vol. I, pp. 71-872. 

Los naturismos están de moda. ¿Será suficiente este solo hecho para que el 
filósofo desista de tomarlos como objeto de examen? La respuesta sería diferente 
según que se inscriba la filosofía en la eternidad o en la historia. Pero incluso entonces 
aunque quisiéramos ignorar la actualidad de estos movimientos de regreso, a nombre 
de intereses filosóficos eternos, se procedería de hecho a su manera, puesto que se 
privilegiarían los orígenes antes que los desarrollos. Si es claro que hemos de admitir 
que la historia de la filosofía también tiene ella una historia, es porque en algún lugar 
la filosofía entra en contacto con la historia. Pero tomar como objeto de su reflexión un 
fenómeno de moda no le obliga de ninguna manera al filósofo a filosofar según la 
moda. Se puede proceder al análisis crítico de los naturismos con un severo rigor del 
que la filosofía kantiana ha dado el ejemplo, claro que en otra época y sobre otras 
cuestiones. 

Y hablamos de naturismos porque la protesta contra la desnaturalización de la 
vida humana, en sus medios y en sus fines, por efecto de prácticas tecno-económicas 
de las sociedades llamadas occidentales, se divide (dependiendo de los 
acontecimientos) en explosiones dirigidas, ora contra la medicina, ora contra la 
pedagogía y la cultura, ora contra la producción de los recursos alimenticios. 
Ciertamente el denominador común de todas estas contestaciones es la deploración 
de una pérdida de contacto directo, inmediato, con esa suerte de absoluto originario, 

 
1 El manuscrito (folios 4-32) y un mecanografiado (folios 33-47) de este artículo se conservan en el 
dossier GC. 25.21 en el CAPHES, así como elementos de correspondencia (folios 1-13). El manuscrito 
fue fechado por Canguilhem “fines de mayo de 1975”; un acuse de recibo está fechada 2 de mayo 1975. 
Este escrito de Canguilhem comparte con “¿Muerte del hombre o agotamiento del cogito?” una manera 
de tratar una cuestión filosófica fundamental. En 1967, el cuestionamiento filosófico identificado en el 
título adoptaba la forma de una defensa e ilustración de la obra de Foucault. aquí, es un homenaje 
analítico a la obra de François Dagognet que actúa como intérprete para tratar de la naturaleza, de lo 
natural y de las ideologías naturistas. Las afirmaciones desarrolladas en este escrito, que sigue siendo 
en definitiva bastante poco conocido, prosigue la reflexión comenzada en otro artículo también él 
relativamente poco notado, “la Cuestión de la ecología; ¿la técnica o la vida?” 
(https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://publicaciones.unau
la.edu.co/index.php/sociologiaUNAULA/article/download/951/1208&ved=2ahUKEwjJxOHMz9uRAxWV
RDABHVPfGfMQFnoECBwQAQ&usg=AOvVaw32cwQdTN-3iDktA0nwnhqD ). Su conjunción echa las 
bases de una filosofía crítica del medioambientalismo. 
2 Henri Van Camp (1908-1984), doctor en teología de la Universidad católica de Lovaina (1936), había 
sido nombrado rector de la facultad universitaria san Luis en 1964 luego de haber sido profesor de esa 
facultad desde 1938. Nombrado “prelado doméstico” del Papa y por tanto monseñor en 1965, fue 
durante su rectorado que se crearon nuevas facultades. 



 2 

de referencia insuperable, con el que soñamos bajo el nombre de Naturaleza. Sin 
embargo una de esas formas de protesta puede ser considerada como más radical que 
otras. Es aquella que apunta hacia la técnica de adquisición por parte del hombre, en 
la persona del niño, de los medios indispensables para la dominación de técnicas 
incesantemente renovadas por las aplicaciones de las ciencias. Esta técnica es la 
instrucción, la iniciación por parte de la escuela en la comunicación de los signos para 
su uso regulado. Iniciación, en última instancia, a la inteligencia de la Naturaleza por 
medio del desciframiento de las representaciones que la ciencia ha depositado y 
expuesto de ella en libros, cuadros, máquinas. Someter a un examen crítico lo que 
designamos personalmente con el nombre de naturalismo cultural es pues, de hecho, 
preparar la apertura al examen de los otros. 

Viendo en la actualidad cómo uno se extasía con la naturaleza, con su presencia 
permanente, su frescura por fin reencontrada, con la simplicidad de las relaciones que 
uno puede anudar con ella... uno llega a preguntarse si la conjunción histórica del 
biberón, del manual escolar, de la lata de conservas, del traje de corte inglés, de la luz 
eléctrica, del alojamiento urbano... no había logrado, sin que tuviéramos consciencia, 
volver ajenos y extraños a nuestros contemporáneos, un seno o una ubre, las cosas sin 
las lecciones de cosas, un huevo de gallina o un diente de león, una piel de animal, el 
sol, una gruta. Si este daño cultural no es ilusorio, hay que reconocer no obstante que 
es antiguo y que los remedios que se les ha querido oponer han sido siempre buscados 
por la misma vía, la que haría entrar en la instrucción a la naturaleza misma, las cosas 
mismas, que haría que se mantuviera en la experiencia del escolar la presencia cuasi-
sensible de todas las cosas con las cuales él no puede ya tener relación vivida. Pero 
¿será que la instrucción puede escapar a la alternativa: o bien las cosas, o bien su 
transcripción? 

≪Ruditatis	 antidotum	 Eruditio	 est,	 quam	 in	 Scholis	 Ingenia	 imbui	 debent≫	
Ruditas	 es	 en	 conjunto:	 inacabamiento,	 inexperiencia,	 ingenuidad,	 ignorancia.	 Su	
remedio	es	 la	e-rudición,	es	decir:	 la	 instrucción,	que	es	 impartida	en	 la	escuela.	Así	
comienza	el	prefacio	de	Jean	Amos	Comenius	(1592-1670),	ORBIS	SENSUALIUM	PICTUS,	hoc	
est	omnium	fundamentalium	in	mundo	rerum	et	in	vita	actionum,	Pictura	et	Nomenclaturaa 3. 
La descripción y la nominación de las cosas y de los gestos, la correspondencia de los 
términos latinos y alemanes con las figuras elementales de un cuadro o de una escena, 
están repartidos en temas ordenados que van de Dios (I) hasta el Juicio final (CL). Ahora 
bien, este instrumento de corrección de la ruditas por medio de la eruditio no tiene en 
sí nada de represivo. En la página del título, un medallón representando la vegetación 
estimulada por la lluvia y el sol lleva una inscripción circular: Omnia sponte fluant, 
absit violentia rebus4. Una tal decisión de respetar la espontaneidad inscrita sobre un 
instrumento consagrado a la adquisición de un saber elemental, a la educación de la 
acción y de la palabra, debe evidentemente legitimarse disipando su apariencia de 

 
a Publicado en 1658, edición revisada y aumentada en 1688. 
3 Comenius (Jan Amos Komensky), pastor de la iglesia mórava, de tendencia milenarista, dejó una 
impronta profunda en la historia de la pedagogía; sus generosas ideas de una enseñanza abierta a 
todos fueron desarrolladas en obras teóricas () 
4 Sin constreñimiento impuesto a las cosas, todo seguirá espontáneamente su curso. 



 3 

paradoja. “In intellectu autem nihil est nisi prius in sensu”. Todavía en el siglo XVIII la 
pedagogía de los jesuitas estaba fundamentada en este axioma escolásticob 5 cuyos 
límites de validez son sin embargo manifiestos. Pues no es nada fácil para una 
pedagogía sensualista como la de Comenius el vehicular por el canal de la vista la 
información relativa a acontecimientos trans-históricos como la Creación del Hombre 
(XXXV) o el Juicio final, a seres inmateriales como el alma (XCII), a disposiciones de esa 
alma, como son las virtudes. En este caso, las figuras a las que remiten las 
nomenclaturas no pueden ser sino alegorías. El libro donde se describe el mundo 
sensible, si comprende al hombre no solamente como homo, sino también como 
anima, como faber, como ethicus, sapiens, debe contener y contiene efectivamente la 
imagen de escritorios dado que no puede contener la del escribir, la imagen de un libro 
a falta de poder contener la del leer, la imagen de un orador faltos de poder contener la 
del hablar. Y uno puede llegar a preguntarse cómo Comenius habría podido “pintar”, 
para uso de los escolares, sus fantasmas de visionarioc. Pero hay más. Para atenernos 
no más que a los objetos, naturales o artificiales, de experiencia efectiva, pasada, 
presente, o por venir, el niño debe aprender a decir, ante su “pintura”: esto es un mono, 
esto es una sandalia, esta es una horca, etc. Pero ¿no será que algún día dirá: esto no 
es un mono, esto no es una sandalia, esta no es una horca, como se dice “esto no es 
una pipa”? Podríamos rehacer, del Orbis pictus, un comentario casi enteramente 
calcado sobre el que Michel Foucault dio del célebre cuadro de René Magritted 6. Al 
querer reproducir, en el caso del escolar, frente a las pinturas del libro, la situación de 
Adán en situación de “carencia” semántica, plantado ante las creaturas del Edén... se 
llega por el contrario a subrayar el artificio de un procedimiento que sólo puede 
enfrentar las cosas a través de la rejilla de los signos. 

Lo que está en cuestión —pero por supuesto no para el naturista cultural, ni para 
el naturista del retorno a la tierra— es la posibilidad de información del homo por todas 
las formas que la materia y la vida han tomado antes de que apareciera la del homo 
mismo. El rechazo de la información como recepción e interpretación de signos 

 
b Cfr. F. Charmot, S. J., la Pédagogie des Jésuites. París: Ed. Spes, 1951. 
5 Pp. 206 ss. en esta obra, sobre la que se apoya Canguilhem en varias ocasiones. Nada hay en la 
inteligencia que no venga de los sentidos, “la aplicación de los sentidos” fue un principio reglamentado 
por Ignacio de Loyola, y el recurso a las imágenes una herramienta de la pedagogía de los jesuitas. 
c Pierre Bayle, muy severo con Comenius, escribe: “La reforma de las Escuelas no fue su principal 
testarudez; además se infatuó con Profecías, Revoluciones, ruinas del ante-Cristo, del Reino de los mil 
años y de parecidos pedazos de un peligroso fanatismo; y si digo peligrosos no lo son solamente con 
respecto a la Ortodoxia, sino también con respecto a los Príncipes y a los Estados” (Dictionaire 
historique et critique, II: Comenius) 
d Michel Foucault. Esto no es una pipa (Escolios V), 1973. “II: el Caligrama deshecho”, p. 30: “El dibujo 
de Magritte (por el momento no hablo más que de la primera versión) es tan simple como una página 
sacada de un manual de botánica: una figura y el texto que la nombra”. Barcelona: Anagrama, 1980. 
6 Este artículo de 1968, vuelto a publicar en 1973 en una versión aumentada (por las ed. Fata Morgana), 
al que se refiere Canguilhem, ha sido retomado en el primer volumen de Dichos y Escritos de Foucault, 
nº 53 B <in https://piedrarosetta.co autores: Michel Foucault >. La ed. de 1973 de este opúsculo se 
encuentra en la biblioteca de Canguilhem en el CAPHES, código CAN 410, con una inscripción 
manuscrita de Foucault: “Esto no es un libro; pero las palabras que aquí van son un homenaje fiel, MF.” 



 4 

artificiales codificados, y la avidez de información como apertura y abandono a la 
influencia modeladora de las cosas mismas, expresan la esperanza de obtener en lo 
posible una formación al contacto con lo que está en bruto, y sino, con lo menos 
elaborado que se pueda. Si no se trata de predicar el regreso a un más acá del lenguaje, 
al menos sí es a menudo cuestión del primado de lo oral; si no se trata de regresar más 
acá de la herramienta, al menos se trata a veces de la cuestión de preferir la mano; si 
no se trata de volver a la cacería y a la recolección, si se trata de revalorizar la ganadería 
de pequeña escala que se cree poder atender con pasto, y la cultura llamada biológica 
porque ella condena los abonos químicos. Hierbas de las Cévennes contra alfalfa, 
estiércol de oveja contra nitrato de potasa. 

No es fácil cuestionar la relevancia de la protesta naturista sin parecer 
conservador o estar sacando provecho de la sociedad de consumo. Por esto se debe 
estar especialmente atento a un trabajo crítico que sólo desmonte los diferentes 
procesos históricos que han permitido la llegada de las prácticas sociales detestadas 
por los naturismos, para orientar mejor los pasos hacia la necesaria liberación. Con el 
fin de que la revolución invocada evite perderse en la “reactivación de lo ya ido”. La 
expresión es de François Dagognete cuya obra filosófica, importante por la manera 
cómo ella ha contactado la actualidad, nos parece que merece que expongamos su 
coherencia y su mordacidad7. 

El eje por el cual progresa la filosofía de F. Dagognet ha sido definido por él 
mismo en su primera obra, la Razón y los Remedios, como el de una “filosofía bastante 
ambiciosa”, aquella que, alejándose de la subjetividad, se dedica a los productos en 
los que y por los cuales las ideas se elaboran, “... la aplicación técnica, las operaciones 
de la industria, las obras del arte, los signos lingüísticos de intercambio, los símbolos 
de la vida expresiva, sin desconocer todo aquello que libra la geografía humana, 
paisajes y caminos, hábitats y vegetación...”f 8. Ahora bien, en el último título de una 
serie bien ordenada, Sobre las revoluciones verdes, historia y principios de la 
agronomíag, trata la historia de los paisajes rurales y las técnicas agrícolas9. Y aunque 
pueda parecer bastante ambiciosa, esta filosofía es seguramente muy perseverante en 
su ambición. 

 
e Profesor de la Universidad de Lyon III, F. Dagognet, doctor tanto en Letras como doctor en Medicina, ha 
terminado igualmente sus estudios superiores en química. 
7 Sobre François Dagognet, ver acá mismo en www.piedrarosetta.co  autores, su bio-bibliografía. 
f [François Dagognet. la Raison et les remèdes], 1964, París: PUF, p. 2. < traducción al español de Luis 
Alfonso Paláu y Jorge Márquez, copia dactilográfica, 2006.> 
8 Esta obra apareció en la colección “Galeno” que dirigía Canguilhem. La edición de 1964, y la 2ª de 
1984, se encuentran en la biblioteca de Canguilhem (códigos CAN 1809 y CAN 1810). 
g Sobre las revoluciones verdes, historia y principios de la agronomía. París: Hermann, 1973 < Traducido 
por María Cecilia Gómez Betancur con la colaboración de Luis Alfonso Paláu C. Publicado como 
traducciones historia de la biología nº 1, 2 y 3, por la Facultad de Ciencias Humanas. Universidad 
Nacional de Colombia, Seccional Medellín.  Medellín, Octubre de 1997.> 
9 Obra a la que ya Canguilhem se había referido en su artículo sobre “la Cuestión de la ecología, ¿técnica 
o vida?” <trad. Jorge H. Márquez, p. 6 de Unaula>. Se encuentra en la biblioteca de Canguilhem en el 
CAPHES, código CAN 1816. 



 5 

La razón y los remedios tiende a descalificar el naturismo médico. Durante 
mucho tiempo, durante tantísimo tiempo, la medicina se presentó como observación 
del organismo y restitución de su estado natural perturbado. La medicina 
contemporánea, la que sí cura efectivamente, que ha hecho que fracasen 
enfermedades como la difteria, la meningitis, la poliomielitis, es un arte que sólo 
conoce lo que lo que ella transforma, que provoca los síntomas que debe apreciar. Está 
pues en la antípodas del empirismo y del naturismo perturbado, imbuido de magiah. 
La farmacodinamia contemporánea procede del “artificialismo más decidido”i, ella 
utiliza el desvío de los mediadores químicos, enfrenta oblicuamente el lugar tisular que 
quiere afectar, actúa indirectamente sobre la función antagonista de la que quiere 
estimular. La visión del médico es taimada, su estrategia tortuosa. La hipocrática 
busca directa y simplemente sostener la espontaneidad de la naturaleza. El médico de 
hoy nunca sabe suficiente para complicar útilmente sus intervenciones, pues “la 
manera como son asociadas las drogas modifica su materia”j. 

Justo es recordar, para apoyar la tesis de Dagognet (aunque él mismo no lo haya 
mencionado) todo lo que la medicina contemporánea le debe a Paul Ehrlich, que 
encontró en el segundo tercio del siglo XX, en la quimioterapia, un poder que siglos de 
tanteos no le habían dado. Él se propuso encontrar en la química de los colorantes los 
medios artificiales para multiplicar el efecto de la acción electiva primero revelado  por 
las antitoxinas de los sérums10. En el cruce por una parte de las técnicas de coloración 
de las preparaciones histológicas, y de los trabajos que se llevaban a cabo por otra 
parte, por parte de los alumnos de Koch y de Pasteur, sobre los fenómenos de 
inmunización. Problema cuya solución fue posible gracias a la potencia de la industria 
química alemana, y por la invención de una nueva representación simbólica de las 
estructuras químicas. La cooperación de la técnica y de la ciencia permite la 
producción, casi bajo demanda, de un cierto color, teóricamente pero realmente 
inscrito en una fórmula química desarrollada. 

Esta breve alusión a Ehrlich puede ayudar a comprender por qué Méthodes et 
doctrine dans l’œuvre de Pasteurk 11 fue compuesta en la misma época de la Razón y 
los remedios. Los remedios contemporáneos le deben a los trabajos de Pasteur su 
carácter de positividad controlada. Las investigaciones de von Behring y de Roux sobre 

 
h [François Dagognet. la Raison et les remèdes], p. 335. 
i Ibid., p. 264. 
j Ibid., p. 296. <no podemos dejar de indicar por lo menos dos o tres textos posteriores de Dagognet que 
ahondan en el remedio y en su producción por las multinacionales farmacéutics; vienen al final de este 
artículo como anexos 1, 2 y 3 de Paláu> 
10 <Paul Ehrlich (1854-1915) doctor en medicina de la Universidad de Leipzig (1878), Premio Nobel de 
medicina de 1908, trabajó en el hospital de la Caridad de Berlín y luego en la universidad de dicha 
ciudad. Introdujo numerosas técnicas de laboratorio nuevas; se lo reconoce sobre todo por la 
introducción muy controversial del Salvarsan en el tratamiento de la sífilis> 
k París: P.U.F., 1967. Las dos obras no fueron publicadas en el mismo momento, pero son la tesis 
principal y la tesis complementaria, defendidas en 1964, para el doctorado en Letras. 
11 La obra se encuentra en la biblioteca de Canguilhem, código CAN 1811. 



 6 

la inmunización por medios de los serúmenes orientaron las de Ehrlich12. Sin entrar 
aquí en los detalles de la historia de la inmunidad, en la que la difícil preparación de la 
vacuna antirrábica fue un momento decisivo, hay que buscar en Dagognet en que 
consiste la originalidad de los métodos pastorianos y de la filosofía que los suscitó. 
Pasteur transformó todas las materias que estudió. Nunca buscó leyes comparando 
variedades, sino provocando variaciones. Si pudo responder a cuestiones planteadas 
por chascos o fracasos de industriales y ganaderos —“enfermedades” de la cerveza, 
del vino, de los gusanos de seda, de los pollos, de los corderos— fue porque su 
activismo experimental encontraba en la fábrica o en los campos la prolongación 
directa del laboratorio. “A la inversa del naturalismo (primer estadio de la ciencia), él 
desconfía de lo que se le presente y busca modificarlo o fabricarlo... Las Memorias del 
joven Pasteur tienen esta marca de artificialismo metodológico”l. Químico cuidadoso 
y vehemente de la defensa de la especificidad de los procesos vitales, Pasteur, 
dedicado a la demostración de esta especificidad, manipula al viviente como otros lo 
hacen con la inerte. 

En la obra Cuadros y lenguajes de la químicaµ 13 Dagognet ha presentado él 
mismo las razones de su interés por Pasteur. Al inventar la estereoquímica óptica, 
Pasteur contribuyó indirectamente a suscitar ese conjunto de mutaciones decisivas en 
la representación, la escritura y la notación que, bajo el efecto a distancia y el impulso 
de Lavoisier14, determinaron no solamente el desplazamiento sino la conversión del 
trabajo del químico. Conversión del objeto —de sustancia, cuerpo, elemento, por 
aislar y describir— a su representación y su escritura, de tal suerte que la química, 
inicialmente atenta a la materia bajo todas sus variedades, se volvió una ciencia 
formal. La famosa clasificación periódica de los elementos, la Tabla de Mendeleiev15, 
aporta el ejemplo “no de una investigación experimental o empírica, sino de una 
construcción formal, fuente importante de descubrimiento”n. Existe pues una química 
de antes y otra de después de esta Tabla. Antes de ella el químico clasificaba lo que 
conocía. Después de ella, y gracias a ella, es la clasificación la que engendra el 

 
12 Emil von Behring (1854-1917), formado como médico militar (M.D. 1878) y cuya carrera se desarrolló 
todo el tiempo en el marco de su cátedra de higiene de la Facultad de medicina de Marburgo, 
recipiendario del Premio Nobel en 1901, había descubierto con Shibasaburo Kitasato (1852-1931) las 
antitoxinas de la difteria y del tétanos, así como su poder inmunizador y echado las bases de la 
seroterapia (...) 
Émil Roux (1853-1933), doctor en medicina en 1883, uno de los principales colaboradores de Pasteur, 
director del Instituto Pasteur de 1904 a 1933, descubrió desde 1888 y 1889, con Alexandre Yersin (1863-
1943) la existencia de la toxina de la difteria (...) 
l [François Dagognet. Tableaux et langages de la chimie], p. 58. 
µ París: Seuil, 1969, p. 192, nota. 
13 En la biblioteca de Canguilhem con el código CAN 1817. 
14 Dagognet habla todo el tiempo en los cap. 1 y 2 de Op. cit. de la obra de Lavoisier <ofrecemos como 
anexo 4 su inigualable artículo sobre el padre de la química publicado en los Cahiers pour l’analyse> 
15 El químico ruso Dimitri Ivanovitch Mendeleiev (1834-1907), profesor de química en la universidad de 
san Petersburgo (1867), comenzó hacia 1869 sus trabajos sobre el agrupamiento de los elementos 
químicos en función de su peso atómico y presentó desde fines del mismo año su primera comunicación 
sobre lo que sería conocido como sistema periódico, denominación que él le atribuyó desde 1871. 
n [François Dagognet. Tableaux et langages de la chimie], p. 97. 



 7 

conocimientoo. Nadie antes de Dagognet ha insistido tanto sobre el poder heurístico y 
generador de la representación tabular. “Hay claramente más en el dibujo que en el 
modelo... La representación refleja menos de lo que ella agranda... Lavoisier, y mucho 
más aún Mendeleiev, lo han verificado. Por todas estas razones hay que decir que el 
mundo no tanto entró en la Tabla como que él salió de ella”p 

De la química a la biología la transición es tanto más fácil cuando que la historia 
natural fue la que comenzó por ofrecer el modelo de clasificación. Volver a trazar y a 
repensar la historia de esta clasificación conduce, de manera imprevista, a formular 
algunos preceptos de los que se usan en las administraciones de las sociedades 
contemporáneas, especie de actividad que no es solamente de control, de fichado y 
de vigilancia de otras actividades. El propósito explícito de Dagognet en el Catálogo de 
la vidaq es mostrar que “inventariar el universo es dominarlo y ya transformarlo, más 
que consagrarlo o deletrearlo.  Categorizar constituye el acto mayor de la 
modificación... el conocimiento del orden, paradójicamente, abre el camino a las 
transformaciones reales y positivas”r. Por ejemplo, el repertorio y la codificación de las 
enfermedades, por razones de seguridad social y de encargo colectivo de ellass, 
prolonga en la actualidad el esfuerzo de clasificación nosológica, paralela a la 
organización en secciones de los servicios hospitalarios, inspirada a comienzos del 
siglo XIX por Tenon y Pinel16. La burocracia médica es un instrumento detector de 
constantes bajo la proliferación de las singularidades sintomáticas, una manera de 
detectar el desorden primitivo latente bajo los travestismos manifiestos de las 
incidencias y de las complicaciones. Al imitar o al discutir los métodos de los 
botánicos, los primeros grandes clínicos del siglo XIX, Pinel, Bichar, Laennec, 
plantearon el problema más importante de la medicina, el de la clasificación, en 
obligada relación directa con la de la hospitalización17. “la clasificación condiciona el 
hospicio (no se debe reunir sino a las análogas) pero también inversamente, no se 
descubre las especies sino a través de ese inventario mismo y a partir de su rejilla”t. 
Vemos pues como nos hemos alejado de las protestas y de las denuncias dirigidas 
contra lo que las revistas o semanarios, especializados en las generalidades de la 
contestación, especialmente la que se hace a la medicalización de la vida por la 
organización social de la prevención, de la higiene y de la terapéutica. Pero la 

 
o Ibid., p. 121. 
p Ibid., pp. 216-217. 
q París: P.U.F., 1970 <traducciones historia de la biología 14, 15 & 16 a cargo de Luis Alfonso Paláu C., 
fundador y coordinador del Seminario permanente de Historia de la Biología. Publicadas por la Facultad 
de Ciencias Humanas & Económicas, Universidad Nacional de Colombia, Medellín, noviembre de 2001> 
r Op. cit. p. 4. 
s ibid., p. 5. 
16 Dagognet consagró el cap. III del Catálogo de la vida a “la nosología (de Tenon a Pinel y a Laennec)” y 
a las consecuencias de su aplicación a la administración de los hospitales y asilos. Esta obra, en la 
biblioteca de Canguilhem, se encuentra con el código CAN 1815. 
17 Además del cap. III del Catálogo de la vida, Canguilhem seguramente también evoca aquí el 
Nacimiento de la clínica de Foucault, otra obra publicada en la colección Galeno que él había fundado 
y dirigía. 
t Ibid., p. 117. 



 8 

enseñanza más amplia del Catálogo de la vida tiene que ver con la desposesión a la 
que conduce. Reencontrar el plan, el orden, la lógica de la vida, es poder recuperarla, 
domesticarla enriquecerla. La taxonomía es un instrumento de potencia, dado que es 
la condición inicial de una “metamorfosis teórica y una concepción no biológica de la 
propia biología.”u. Conceptualizado, fijado en su estructura interna, bajo las diversas 
relaciones que teje en su lugar la sistemática, ya el ser vivo no ofrece nada en verdad 
de aquellos atributos que tanto gozaban amar en el los románticos: la violencia, la 
salvajada, la irreductibilidad. “¿Por qué asimilar la vida, cueste lo que cueste, a una 
espontaneidad, a una lucha18, mientras que nos parece ante todo un nudo de 
relaciones —una red— y que se exhibe en un número previsible de variaciones 
composibles?”w. La genética contemporánea no contradice la enseñanza aún viviente 
de la antigua taxonomía, en la medida en que ella revele, en los vivientes, una 
organización que se resiste a las improvisaciones simuladas por el medio y fiel, en el 
caso de las mutaciones, a la conservación de un patrimonio diferentemente 
reordenado. 

Vemos así cómo es que el Catálogo de la vida prepara la comprensión del 
sentido de las Revoluciones verdes. La agricultura y la ganadería son técnicas, y por 
tanto artificios, pero sus efectos y sus éxitos han sido durante siglos, rigurosamente 
condicionados por la naturaleza misma de las funciones vegetales y animales de 
crecimiento y de multiplicación. El hombre durante mucho tiempo sembró lo que había 
cosechado sin nunca haberlo cultivado. Al comienzo, ninguna actividad menos 
conquistadora, más humildemente sumisa que el cultivo. Pero, como la alimentación 
es con la respiración y el sueño una condición de vida, también ella es un hecho social. 
La producción de los recursos alimenticios tiene que ver, siempre de alguna manera 
con el poder político. Las primeras remodelaciones del paisaje rural, en Europa, han 
sido la consecuencia de aplicación de técnicas estadísticas y de contabilidad en la 
evaluación comparada de los rendimientos obtenidos por tales o cuales métodos de 
cultivo. En este dominio, una vez más Lavoisier es un novador. En el siglo XVIII, la nueva 
agricultura nace tanto en las páginas de un registro como en los campos, de los que 
ella rediseña los límites y redistribuye, para cubrirlos de vegetales insólitos, lino, maíz, 
papa, alfalfa, etc. Ya en el siglo XIX, la colaboración de los agrónomos y de los químicos 
provoca y promueve las invenciones de la agrobiología, de la selección, de la 
hibridación, de la química de los abonos y de los suelos. El siglo XIX es el siglo de 
elaboración, para la agricultura, de los medios de su independencia con respecto a los 
vivientes y a los elementos. Finalmente el siglo XX se revela, con respecto a las 
racionalizaciones anunciadas y perseguidas en los dos siglos precedentes, como el 
siglo del surrealismo biológico19. “En los lugares artificiales y teóricos se juegan los 

 
u Ibid., p. 138. 
18 El texto en Savoir, faire, espérer, (p. 78) dice “lettre” <carta>, lo que no tiene ningún sentido. El término 
en el Catálogo de la vida es claramente “lucha”. 
w Ibid., p. 7. 
19 Dagognet, que por aquel entonces era todavía profesor del liceo Ampère de Lyon, había titulado su 
contribución a la recopilación Homenaje a Gaston Bachelard (Paris: P.U.F., 1957, pp. 191-214), 
“Surrealismo terapéutico y formación de los conceptos médicos”. 



 9 

problemas de fertilidad y del brusco crecimiento de los rendimientos”x. Dagognet 
llama “agrobiología futurista” al conjunto de las técnicas mortales para el naturismo 
campesino. Los organismos de investigación agronómica prefiguran el advenimiento 
de una agroindustria liberada de todos los constreñimientos tradicionales, de la 
contingencia meteorológica, de la exuberancia vegetal, de la inflexibilidad de los 
ritmos cósmicos. Como agente de transformaciones energéticas deseadas, la 
totalidad del vegetal no es indispensable, el soporte del suelo mucho menos. La célula 
es suficiente en un medio sintético. Citemos también nosotros una declaración que 
cita Dagognet: “Dentro de algunos años tendremos verdaderas fábricas de compotas 
de manzana, que se multiplicarán y que se podrán producir sin necesidad de 
manzanos”y. 

Dado que la obra fue publicada en pleno período de capricho, e incluso delirio 
ecologista, pero también quizás porque el se dirige con solidez a los que le preceden, 
Revoluciones verdes redobla su ardor polémico contra el naturismo. El capítulo IV que 
se titula: “una Disciplina subversiva”, procede a una liquidación en regla de todas las 
nostalgias literarias, económicas, políticas, reunidas bajo la denominación de 
“romanticismo lloriqueante”z. Si se compara este capítulo con el capítulo IV de las Dos 
Fuentes de la Moral y de la Religión, se constata la existencia de un abismo entre dos 
maneras de concebir la solución del conflicto entre la vida y la técnica. Según Bergson, 
la técnica, hija de la vida pero que se ha vuelto su regente opresiva bajo la forma de la 
civilización industrial, podría llegar a reintegrar la vida si la humanidad lograse, bajo la 
dirección de la fisiología y de la medicina, reencontrar, en la inversión de un frenesí, la 
simplicidad de la existencia. La reforma de los regímenes alimenticios, la sustitución 
posible de las preparaciones culinarias por los alimentos crudos, comportaría a su vez 
simplificaciones en la industria, el comercio, la agricultura. La mística se subordinaria 
la mecánica20. Ahora bien, según Dagognet, si la fisiología sirve para revolucionar la 
alimentación, lo hará en otro sentido por el sesgo de la agronomía. El seudo-naturismo 
dietético, la oposición a las manipulaciones industriales del alimento vegetal o animal 
“mistifican a los consumidores”a. Se leerá una curiosa apología de las latas de 
conservas y de los tomates madurados con luz artificial, a solo algunas líneas de 
distancia de una apología de los récords de engorde o de superovulación de las aves. 
Afirmaciones manifiestamente escandalosas para un naturista como para un 
gastrónomo. Pero, precisamente, para Dagognet, “La calidad, en efecto, es estético-
aristocrática, la cantidad popular, sino incluso humanitaria”b. Estamos pues en las 
antípodas del cualitativismo bergsoniano. Los modos de alimentación que Bergson 
deplora son aquellos de los que Dagognet valoriza su extensión a la colectividad. Las 

 
x [François Dagognet. Homenaje a Gaston Bachelard], p. 9. 
y Revoluciones verdes, tr. María Cecilia Gómez B. in traducciones historia de la biología nº 3, Medellín: 
Universidad Nacional de Colombia, abril de 1998. p. 40. 
z Ibid., p. 47 
20 En la sección “Mecánica y mística” de ese capítulo: las dos Fuentes de la Moral y de la Religión, Buenos 
Aires: Sudamericana, 1962, la famosa noción de un “suplemento de alma” se encuentra en la p. 298. 
a Revoluciones verdes, p. 47. 
b Ibid., p. 46. 



 10 

razones de esta oposición son profundas, fundamentalmente filosóficas. Bergson 
invoca un “suplemento de alma” para vivificar el organismo social mecanizado. La 
creencia en la posibilidad de coincidencia reencontrada con el impulso vital es 
aclarada por la historia, presentada a grandes rasgos, de las religiones dinámicas. Por 
el contrario, Dagognet le pide a la historia de las ciencias que fundamente la 
racionalidad de sus anticipaciones. “La historia de las ciencias, que reactiva la curva 
del pasado, nos permite vislumbrar el porvenir, cumplir nuestro destino... La 
descripción intentada no valoriza el pasado, ayuda, por el contrario, a superarlo.  
Favorece su alejamiento.”c . La misma convicción se expresaba en las últimas líneas 
del Catálogo de la vida21. :  pasado de la ciencia, en tanto que expone temas actuales, 
desvalorizados, puede suscitar cuestiones imprevisible, dar lugar a racionalizaciones 
frescas. Ya no es aquí cuestión de un suplemento de alma sino de una reduplicación 
de inteligencia. Bergson hace jugar una ley de dicotomía de las tendencias, en virtud 
de la cual una de las antagonistas entra en juego cuando la testaruda acción de la otra 
alcanza un efecto vecino de un punto de ruptura. Dagognet funda sobre la historia de 
la agronomía la obligación de evitar dos errores opuestos: “No se puede ni volver atrás 
ni saltar demasiado lejos en el futuro”d. La filosofía debe pues ser la guardiana de la 
“globalidad”, atenta a la vez al valor de un enraizamiento milenario y al beneficio de la 
desnaturalización, por la ciencia, de la naturaleza naturada. 

En última instancia, la clave de un anti-naturismo tan decidido, por momentos 
tan conscientemente provocador, se encuentra en la obra Escritura e Iconografíae.22 De 
todos los escritos de Dagognet este es sin duda el más abstracto, a pesar de la riqueza 
de los ejemplos evocados, porque tiene por objetivo legitimar el parentesco formal de 
todos los otros. Con relación a la naturaleza naturada y a las relaciones “naturales” que 
los hombres pretenden sostener con ella, él no toma sus distancias, él cava un abismo. 
El contra-bergsonismo es acá a propósitof. “Conocer, no es medir o analizar —tareas 
secundarias— sino primero escribir... Sólo es necesario descodificar y re-codificar 
ventajosamente... No es pues necesario describir, ni solamente escribir, sino más bien 

 
c Revoluciones verdes, tr. María Cecilia Gómez B. in traducciones historia de la biología nº 1, Medellín: 
Universidad Nacional de Colombia, octubre de 1997. pp. 11, 12. 
21 El Catálogo de la vida. tr. Luis Alfonso Paláu C. in traducciones historia de la biología nº16, Medellín: 
Universidad Nacional de Colombia, octubre 2001, p. 65: “Esta es también la cultura actual; cuando todo 
se acaba, poder recomenzarlo todo”. 
d Revoluciones verdes, in traducciones historia de la biología nº 3, Medellín: Universidad Nacional de 
Colombia, abril de 1998. p. 52. 
e París: Vrin, 1973. < Traducido por María Cecilia Gómez B. para el curso de Luis Alfonso Paláu C., 
"Materiólogos, objetología". Universidad Nacional de Colombia. Facultad de Ciencias Humanas & 
Económicas. Escuela de estudios filosóficos y culturales. Medellín, Febrero de 2003. Última corrección 
febrero de 2007.> 
22 Tiene el código 1324 en la biblioteca de Canguilhem del CAPHES. Dagognet continuó con su reflexión 
sobre el ecologismo y el naturismo; en 1990 publicará Naturaleza (París: Vrin; ) y en 1997, Detritus, 
desechos, lo abyecto (trad. española de Luis Alfonso Paláu C., Envigado, co: Piedra Rosetta, 2023). 
f Cfr. [Escritura e Iconografía], trad. cit. pp. 14-17 y p. 28, las alusiones a la denuncia que hace Bergson 
de los peligros de la escritura. 



 11 

re-escribir”g . Hacia el final de la Evolución creadora, Bergson que oponía el devenir y 
la forma, presenta a la cinematografía como el artificio más deformador de la realidad 
moviente, el producto más acabado de la ilusión generadora del conocimiento usual23. 
Ahora bien, Dagognet le confiere al método gráfico del fisiólogo Jules Marey24, ancestro 
de la técnica cinematográfica, la más grande dignidad teórica posible. El 
descubrimiento de puras relaciones espaciales, que vienen a sustituir la aprehensión 
sensible de los órganos y de sus funciones, ha implicado una refundación de la 
medicina, capaz de ahí en adelante de triunfar sobre los obstáculos puestos por la 
oscuridad visceral a la búsqueda de un diagnósticoh. El anti-hipocratismo de la Razón 
y los remedios se fortifica aquí con una renuncia reflexionada del anatomismo. En el 
límite, diagnosticar y prescribir ya no exigen que el médico observe, inspeccione, 
interrogue al enfermo. Los meros registros de un examen sistemático de laboratorio 
son suficientes para la interpretación de un caso. “Mientras más nos alejamos del 
órgano mismo, en búsqueda de lo que lo deforma o lo turba, mejor se podrá 
aprehender su causa y sus modalidades.”i En resumen estamos hablando de una 
medicina sin médico para una enfermedad sin enfermo. Y el médico se instruye en una 
fisiología sin órganos ni vísceras: “¿qué es un órgano en un organismo, un corazón, para 
un Manual de biología deseoso de exponer su fisiología? Ante todo él no es lo que es: 
un volumen más o menos cónico, carnudo, contráctil. Redoblarlo no enseña nada.”j 
De aquí en adelante ya no le será suficiente al practicante de la medicina liberal, 
“humanista”, al abogado del diálogo médico-paciente, tomar la defensa de 
Hipócrates. También deberá romper lanzas por Harvey. 

De todos los ejemplos que han sido invocados en apoyo de la tesis este es el 
más perturbador porque es el más conmovedor. Pero comprender no es conmover ni 
ser conmovido, ni siquiera ver... hay que leer y escribir. El arte mismo —y la evolución 
de la manera cómo se hace fotografía lo confirmaría— ha dejado de ser representativo 
e ilusoriamente realista para volverse abstracto, no figurativo sino, para y por eso 
mismo, volverse productivo “de un real más real que la realidad”k Entre el arte y la 
ciencia, la oposición ya no tiene sentido. 

En la historia de la ciencia, desde el siglo XIX, las revoluciones no son tanto 

 
g Ibid., pp. 73-74. 
23 En el último capítulo de la Evolución creadora, cap. XIV: “EL MECANISMO CINEMATOGRÁFICO DEL 
PENSAMIENTO Y LA ILUSIÓN MECANICISTA”, p. 701 <” Se resumiría, pues, todo lo que precede diciendo 
que el mecanismo de nuestro conocimiento usual es de naturaleza cinematográfica”> y p. 726 < “Lo 
hemos dicho ya y no convendr.a repetirlo demasiado: la ciencia de la materia procede como el 
conocimiento usual. Perfecciona este conocimiento y aumenta su precisión y alcance, pero trabaja en 
el mismo sentido y pone en juego el mismo mecanismo. Si pues el conocimiento usual, en razón del 
mecanismo cinematográfico al que se sujeta, renuncia a seguir el devenir en lo que hay de móvil, la 
ciencia de la materia renuncia igualmente a ello”. Obras escogidas. México: Aguilar.> 
24 Algunos años más tarde, Dagognet llegó a consagrarle una obra al fisiólogo francés Marey (1830-
1904): Jules Étienne Marey: la passion de la trace. París: Hazan, 1987. 
h Ibid., p. 57. 
i Ibid., p. 59. 
j Ibid., p. 73. 
k Ibid., p. 36. 



 12 

copernicanas como “gutembergianas”l pues se llevan a cabo sobre los grafismos. No 
conciernen el punto a partir del cual se ve o se mide, sino la manera cómo se cifra y se 
descifra. “Una escritura es un programa. Los símbolos no recopian; ellos forman una 
herramienta con la cual se anatomiza los cuerpos, se los capta y se los reedifica”µ En 
química el proceder experimental mismo es la transformación de las escrituras. Una 
informática (el DARC25) le ofrece al químico la posibilidad de saber a priori cuáles son 
las propiedades de una sustancia. “Es suficiente, de alguna manera, con escribir, 
escribir mejor, para saber”. Podemos decir que la naturaleza trabaja como un tipógrafo. 
“Con caracteres en número limitado, compone un texto multiforme y traza en él 
dibujos variados.”n. Esto es algo verdadero del mineral y del cristal. Pero mucho más 
aún verdadero de lo orgánico, del que la bioquímica macromolecular sabe descifrar y 
re-escribir la estructura. “el código, por el cual se transmite el mensaje o una cifra, nos 
asegura claramente que el organismo no deja de reproducirse y de imprimirse él 
mismo. Funcionan en él sutiles mecanismos de "lectura-escritura"o”. En resumen, si 
no “logramos el alfabeto de base” de la producción de la Naturaleza, ya no debemos 
describirla, sino escribirla, sobre todo re-escribirla.p   

Por tanto pues, entre el verdadero saber de las cosas y el saber escolar, no existe 
oposición radical. La ciencia y la escuela tienen en común el alfabeto, el grafismo y sus 
artificios. La ortografía es uno de esos artificios y por esto la escuela debe enseñarla, y 
no seguir alentado la adherencia, pretendidamente más natural, de escribir como se 
habla, y de predicar el fonograma. La escuela no debe ser ni el reflejo de la vida, ni una 
micro-sociedad, sino una “especie de “anti-sociedad” del no-presente y del saber. 
Henos pues bien lejos de Comenius y de la divisa: omnia sponte fluant, absit violentia 
rebus <si no hay talanquera para las cosas, todo fluye espontáneamente>. Si 
Dagognet, por ventura pedagogo, se dedicara a componer un Orbis pictus <mundo 
pintado>, no sería un Orbis sensualium <mundo de los sentidos>, fundado sobre el nisi 
prius fuerit in sensu <que no venga primero de los sentidos>. Como lo dice en el 
Catálogo de la vida: “No se puede satisfacer al mismo tiempo los sentidos y el 
entendimiento”r 

Partir de la escuela y regresar a ella26, a propósito del naturismo, es claramente 
el no haber abandonado ni por un instante el terreno de la política. La cuestión, tan mal 
planteada, de la cualidad de la vida es política en el plano mismo de los problemas que 

 
l Ibid., p. 52. 
µ Ibid., p. 82. 
25 Se trata acá de una aplicación informática a propósito de la cual Dagognet escribía con un entusiasmo 
un tanto hiperbólico: “Se comprenderá que nos detengamos aquí en la teoría y en las deslumbrantes 
realizaciones del DARC (Sistema de Documentación y de Automatización de las Investigaciones de 
Correlaciones) que trastornan por completo la ciencia moderna” (Escritura e iconografía, p. 84). 
n Ibid., p. 100. 
o Ibid., p. 72. 
p Ibid., p. 68. 
r El Catálogo de la vida. in traducciones historia de la biología nº16, p. 50. 
26 Cfr. la parte correspondiente a la “Escuela” in François Dagognet. ¿Cómo salvarse de la servidumbre?, 
tr. Palau en proceso, Envigado, co: Piedra Rosetta, 2026. 



 13 

reúne y no solamente en el plano de las soluciones que se le proponen. Por el contrario, 
la desnaturación de la naturaleza, lugar común de tantas ideologías contradictorias, es 
una cuestión filosófica, metapolítica si se lo prefiere. En efecto, estrictamente 
hablando no existe desnaturación de la naturaleza, si se entiende por naturaleza el 
conjunto de las leyes conocidas y por conocer, que la época clásica llamó “de la 
naturaleza”, para distinguirlas de la obligación de las leyes civiles, por la necesidad 
específica de sus efectos. Lo que puede ser desnaturado es lo que la naturaleza 
produce a la existencia según sus leyes, bajo las especies de seres concretos, dados 
ahí, antes del hombre y sin él. Desnaturar es no respetar el dato tal y como él se da al 
examen de un agente interesado en servirse de él. Del vegetal aerobio, que absorbe 
oxígeno y expulsa gas carbónico, no se dice que poluciona la atmósfera. La respiración 
es un fenómeno celular. A nivel celular lo que existe es una función, no hay interés. El 
ave que para hacer su nido recoge con su pico tallos de hierba, briznas, plumas o copos 
de lana... no los desnaturaliza porque propiamente hablando no se sirve de ellos. 
Servirse de algo es tomar esa cosa como un medio para un fin con el que uno se 
identifica. Aquello en lo que uno se interesa, es el fin a través del medio, el que debe 
desaparecer en el fin, ser negado por él. Usar una cosa, es negar el ser de lo que es 
tomado como medio. El origen de la desnaturación es la negación. ¿Qué hicieron Adán 
y Eva? Tomaron como medio, precioso para abrir la inteligencia, el único fruto cuya 
integridad debía ser respetada. 

La lamentación naturista, a veces la contestación airada, cuando denuncian la 
desnaturación de la naturaleza por parte de la sociedad capitalista, practican una 
amalgama. En “sociedad capitalista” está implícitamente “industria”, que ya no es en 
nuestros días necesariamente capitalista, y explícitamente “sociedad” que no es 
necesariamente industrial. Si la desnaturación es un hecho social es por ser un hecho 
humano, al ser la sociedad sin duda anterior a la herramienta. Pero más aún que la 
amalgama, lo que es sorprendente es la confusión de los registros. Los que creen tener 
un lenguaje humanista usan de hecho un vocabulario teológico. Científicamente 
hablando, desnaturación no tiene sentido. Técnicamente hablando, desnaturación 
significa cambio de uso. Ahora bien, ningún uso está inscrito en la naturaleza de las 
cosas. El primer uso de una cosa es su desnaturación. El que hace un bastón con una 
rama la desnaturiza. La única actitud de no-desnaturación de la naturaleza es la 
adoración. Que se trate del retorno de una represión colectiva, contra las exigencias 
de la ciencia y los constreñimientos de las técnicas, una prueba de ello la tenemos en 
la notable difusión del término polución, venido del vocabulario de la teología. Ya sea 
que derivemos el término de lues (peste contagiosa) o de luo (lavar), la polución es 
mancha, sacrilegio, profanación, incluso con alguna resonancia de lubricidad27. 
Incluso el término aparentemente neutro de entorno, de hecho sustituto afectivo de 
medio, nos introduce a un mundo de valores. Medio evoca la apertura en todas las 
dimensiones, la dispersión, lo ilimitado, el viento. Por el contrario el entorno es lo que 

 
27 Sobre esta noción, la notable obra de la antropóloga inglesa Mary Douglas (1921-2007), Purity and 
Danger, An analysis of concepts of pollution and taboo (1967; Pureza y peligro, un análisis de los 
conceptos de contaminación y tabú. Madrid: Siglo XXI, 1970). 



 14 

rodea, que se encierra en círculo, el lugar de la familiaridad, de la seguridad, el calor, 
el hogar. En suma, vamos a arriesgarnos a decir que la denuncia de la 
desnaturalizacion, por muy laica que sea su argumentación, por muy políticamente 
avanzada que se la quiera, es el regreso subrepticio de una religiosidad con rebaja o 
descuento. El rigor no es su hecho. Por lo que uno duda en decidir si una vida más 
natural es, para los que se convierten en sus apologistas, la imagen de un pasado o el 
dibujo de un porvenir. 

No les es difícil a los que se reclaman de estos ideales de vida, según que sus 
motivaciones sean más o menos políticas, presentar como justificación de la 
mecanización tecnocrática, o como complicidad con el pillaje capitalista, las reservas 
que se puedan tener sobre la posibilidad y la ventaja de renunciar progresiva o 
brutalmente al artificialismo y al activismo de las técnicas de producción. Pero para el 
que se rehúsa identificar con el pecado contra natura, a la mediación de las ciencias y 
de las técnicas en la invención de productos surreales, no le es fácil demostrar que el 
neo-naturismo, anarquizador u organizado, no está exento de toda injusticia; y que una 
legítima aspiración al equilibrio vital debe pasar, para ser satisfecha en provecho de 
todos, por el reconocimiento del sentido de lo que de forma presente ella rechaza. Es 
sobre este punto que los análisis de Dagognet parecen precisos en su severidad. 

Es seguro que no se desnaturaliza a la naturaleza orientando sus poderes hacia 
la producción de efectos que no le son ordinarios. Sin identificar, como lo hace Pascal, 
naturaleza y costumbre28, podemos convenir en que es posible una confusión entre los 
recursos de un poder y la repetición de sus mismos efectos en la larga duración. Sin 
embargo, la naturaleza naturante no se altera cuando opera bajo los constreñimientos 
inéditos de lo artificial, y no más en la espontaneidad de lo natural. La agronomía no 
viola las leyes de la naturaleza, mientras que sí precipita y multiplica sus efectos. 
“Nadie puede echar por tierra las reglas vegeto-animales. Solamente se las dirige. 
Todas siguen pues los engranajes reales.”s  

Si la desnaturación de la naturaleza comenzó con la fabricación de puntas 
cortantes a partir de lascas de silex, es claro que un retorno a la naturaleza no puede 
ser sino un regreso a relaciones de violencia olvidadas. La naturaleza, para los que se 
van en su búsqueda, no es el volcán, es la campiña. Ahora bien, los campos, los prados 
y los bosques son testigos pacíficos de una historia agitada. En esta historia, el 
capitalismo agrario no solamente ha producido resultados maléficos. “La historia.  de 
la agronomía hace aparecer a la vez los beneficios del capitalismo y también cómo 
poco a poco éste se eliminará. Pronto no subsistirá más que de nombre”t Entonces 
será pueril esperar a ver renacer las prácticas de la vana pastura. 

Dagognet muestra cómo los problemas de la agricultura socialista en U.R.S.S. 
son el “reflejo exacto invertido” de los problemas de la agricultura inglesa o francesa 
del siglo XVIII. Entonces y aquí, eran las estructuras socio-jurídicas las que frenaban 

 
28 V.g. “la costumbre es nuestra naturaleza”; “la costumbre es una segunda naturaleza”, Pensamientos, 
sección IIª, nº 89 & nº 93. 
s Revoluciones verdes, in traducciones historia de la biología nº 3, p. 47. 
t Ibid., p. 51. 



 15 

las técnicas de renovación rural. En la actualidad allá, es la planificación 
administrativa la que está avanzada sobre la tecnología y las mentalidadesu. Una tal 
confrontación libera de cualquier análisis partidista previo de los problemas. Está pues 
permitido encontrar positivas y liberadoras las revoluciones agrícolas de los siglos XVIII 
y XIX sin haber partido ligada a la forma jurídica de propiedad que las ha hecho 
posibles. Inversamente, se puede anunciar otros modos de apropiación del suelo y 
otras figuras del paisaje, aptas para suponer la ampliación de las “técnicas 
productivistas rurales” sin por tanto ser incapaz de comprender la necesidad vital de 
un ambiente menos sofisticado. “La agrobiología futurista intensiva puede restringirse, 
acantonarse en estrechos límites, ya no socavar ciegamente las landas salvajes, ni las 
indispensables reservas pobladas de árboles. La naturaleza, en su conjunto, será 
salvada con ello.”w Esforzarse por contrariar la evolución es no solamente imposible 
sino injusto. “Se olvida que esta agricultura de sabor y de terruño implica la espantosa 
alienación de los campesinos, esos falsos propietarios de un suelo al que están 
sacrificados... Filosofía rural idílica, mentirosa, que engaña por lo demás tanto a los 
que explota como a los que sacan de ella ventaja.”x  

Porque la naturaleza no puede ser sino naturante, es posible que exista una 
naturaleza desnaturada, a la vez hija y madre de la cultura. Porque esta desnaturación 
ha tenido que tomar progresivamente las vías de la abstracción y de la representación 
no-figurativa, que son las de la ciencia; y que por este hecho no hemos sabido 
reconocer en la naturaleza desnaturada a la naturaleza naturante, nacieron pues una 
demanda y una cólera, a las que la literatura y la ideología se esfuerzan en vano por 
darle un peso filosófico. Pero un peso filosófico supone que una obra de gran densidad, 
como esta de la que hemos tratado de señalar su importancia y su actual gravedady. 
La obra de un hombre que no pudo, por una vez al menos, disimular su aversión por 
una cierta filosofía, “aquella que, bajo una jerga que oculta (mal) su vacío y a través de 
sus elucubraciones, ignora y sobrevuela al mundo y al saber”z. 

 
Georges Canguilhem 

Traducido por Luis Alfonso Paláu C., Envigado, co, diciembre 31 de 2025. 
  

 
u Ibid., pp. 50-51.a 
w Ibid., p. 48. 
x Ibid., p. 47. 
y Luego de la redacción de este estudio, una nueva obra de F. Dagognet, Por una teoría general de las 
formas (París: Vrin, 1975; trad. española de María Cecilia Gómez B. para el Curso de contexto de Luis 
Alfonso Paláu C., "Hilética, materiólogos, objetología/abyectología". Universidad Nacional de Colombia. 
Facultad de Ciencias Humanas & Económicas. Escuela de estudios filosóficos y culturales. Medellín, 
Abril de 2002), ha retomado y renovado su tesis según la cual la representación formal de las cosas no 
tiene por efecto reproducirlas sino claramente transformarlas. 
z Tableau et langages de la chimie, p. 102. 



 16 

 

Anexo 1 

1996: “Por una filosofía de la enfermedad”. París: Textuel. tr. Luis Alfonso 
Paláu, Sociología 24, Medellín: Universidad Autónoma Latinoamericana, junio del 
2001. <análisis de la aparición y comportamiento de la institución de la seguridad social como 
el tercero de la ecuación de salud.> 

Anexo 2 

“Sobre los remedios” in Cambio de perspectiva, (2002) “Conclusión”, p. 73 (tr. Paláu). 

No podríamos pasar revista a los grupos de “cuerpos” susceptibles de confirmar nuestra 
idea general. 

Sin embargo anotemos que los remedios –los objetos saludables– se imponen a todos 
los otros; se sitúan lo más alto en la jerarquía (la materia medicans) porque logran prolongar la vida 
y curarnos de la enfermedad; nadie puede negarles su aureola de sacralidad. 

Su aparente exterioridad también ha nacido de que ha logrado imitar nuestro cuerpo: el 
remedio se inspira en él para poder alcanzarlo y tocarlo, siendo ésta la condición de su eficacia.  
Muchos son los medicamentos que no entran en este estrecho cuadro (la objetividad de una 
interioridad orgánica) pero sin embargo todos mantienen un vínculo modelizador de ellos 
mismos, con el cuerpo que van a sostener y a suplir.  Y el remedio nos provee una ilustración de 
nuestras observaciones filosóficas que no se parece a ninguna otra: su afuera incluye en sí mismo 
el adentro corporal, lo imita, a no ser que encierre en sí una ligera diferencia con respecto a la 
sustancia interna, porque quiere entonces moderarla o incluso suspenderla. 

El antibiótico puede parecer una excepción: no entra en nuestros propios 
funcionamientos fisiopatológicos, sino en los del parásito que nos ha invadido; está constituido 
siempre por una molécula química lo más próxima posible (siempre es un engaño a causa de la 
similitud) de las que regulan la multiplicación de ese enemigo; si no copia nuestro organismo, 
copia el del microbio.  De la misma manera, los neurolépticos logran bloquear o aumentar las 
sustancias mediadoras de las que dependen nuestro humor o nuestros comportamientos.  En 
resumen, el afuera químico del medicamento contiene en sí la interioridad vital a la que refuerza 
o impide. 
 
Anexo 3 
 

Presentación de François Dagognet.  Cien palabras para comprender los medicamentos. Cómo os curan, Paris, 
Seuil, 2005 (traducción al español de Luis Alfonso Paláu, copia dactilográfica) 

 
Ayer la medicina celebraba el famoso coloquio singular que liga entre sí al 

terapeuta soberano y al enfermo que confía; y este encuentro estaba colocado bajo la 
obligación de la entera libertad cuyo ejercicio estaba garantizado por el secreto.  Pero 
todo viene a cambiar a fines del siglo XX, no solamente en razón de la complejidad de 
los exámenes complementarios sino también a causa del costo de los medicamentos.  
Entre los dos protagonistas del diálogo se ha intercalado de acá en adelante la 
institución (el tercero que paga) encargado de los controles y de los reembolsos.  La 



 17 

Seguridad social va pues a preocuparse por el medicamento, puesto que ella asegura 
sus costes que no cesan de elevarse de manera exponencial. 

De acá va a resultar un conflicto entre el liberalismo (la libertad estricta, tanto 
la de escoger médico como la de que este último prescriba lo que a él le parece 
conveniente) y los servicios administrativos, resueltos a meter en cintura los 
disfuncionamientos, que hacen que los unos accedan a los cuidados cuando otros 
quedan privados de ellos, dado que no pueden pagar la parte que les corresponde. 

Falsas soluciones han sido imaginadas, por ejemplo la de pedir a los clínicos 
que no sobrepasen un cierto número de actos, o de bloquear sus honorarios.  En lo que 
concierne a los medicamentos, se aconsejará a los farmaceutas sustituir por 
genéricos más baratos los remedios iniciales llamados “princeps” (estos genéricos 
contienen el mismo principio activo, generalmente comprobado, sin tener siempre los 
mismo excipientes y condicionamientos). 

Pero el farmaceuta no gana suficientemente ejecutando un tal reemplazo; es 
por esto que la prescripción del solo genérico debería serle impuesta; en este caso, el 
conjunto del sistema de cuidados renunciaría a su muy costosa e insostenible libertad 
que compromete los equilibrios de la política de salud.  ¿No será necesario librar la 
guerra a los beneficiarios de un mercado que debería escapar a las leyes del comercio?  
Paralelamente, nos parece que el enfermo no podría consultar al médico de su 
preferencia, y mucho menos multiplicar las visitas o los controles.  En resumen, 
debemos oponernos a un liberalismo, que no deja de resistir pero que no puede 
eximirse de una administración próxima, que asegure el mercado o el funcionamiento 
de la modernidad médica. 

Por lo demás, vamos un poco más lejos: preconizamos la “nacionalización” del 
sistema sanitario: ¿no se encarga el médico del “capital” más precioso?  ¿No será 
entonces preciso recurrir ya no a cajas autónomas, seguros y mutualidades (todas 
regulando ingresos y gastos) sino a un conjunto institucional cuyo entero 
funcionamiento estaría asegurado por el Estado?  Sólo él puede también encargarse 
de la red hospitalaria, sólo él puede decidir sobre las inversiones y su repartición. 

Podrían de acá resultar iniciativas, entre otras la obligación de encargarse 
médicamente de cada ciudadano (una visita por año, cuidados ineluctables).  
¡Cuántos cambios que afectarían el conjunto del sistema sanitario, empezando por los 
industriales, luego los médicos, sus auxiliares, los quinesioterapeutas, etc.!  En efecto 
es intolerable que sea necesario ser rico para poder mantener y conservar su salud; el 
medicamento del que estamos hablando será administrado sin que se busque 
información en torno a la situación económica del que lo necesita, 
fisiopatológicamente hablando. 

Aunque sólo sea de paso, mencionemos un problema moral difícil de zanjar: 
muchos enfermos esperan que llegue un órgano, obtenido de alguien que se muere y 
compatible con su genotipo.  Aparece, ¿pero a quién atribuírselo?  Muchas soluciones 
se le presentan al cirujano: o bien al más joven, por tanto al que se beneficiaría por más 
tiempo, o bien al que se encuentra encabezando la lista de espera.  Creemos saber que 
ayer el terapeuta lo reservó al que tiene un papel casi irremplazable en la ciudad (y no 



 18 

al obrero no especializado).  En Inglaterra, se le niega al que no acepta donar a su vez 
sus órganos cuando se cure.  Donador donante. 

Objeto ambivalente, objeto que por actuar sobre el cuerpo se debe inspirar en 
él, objeto situado en el corazón de la política de la salud, el medicamento no podría ser 
asimilado a un producto cualquiera; nosotros queremos concederle todo su lugar en 
el empíreo filosófico. 

Es suficiente con recordar que él puede, por su sola acción, desecar los delirios 
y llevar al sicótico a la calma, o también permitir al achacoso levantarse y recobrar 
algunos gestos (al menos en el comienzo del tratamiento).  ¿Cómo el filósofo no sería 
detenido e incluso fascinado por tales posibilidades resurreccionistas de este “doble 
corporal”? 

Con estas 100 palabras se quiere puntualizar sobre la revolución 
terapéutica que comienza precisamente antes de la Segunda Guerra mundial (con las 
sulfamidas), triunfa con los antibióticos, invade y reorganiza luego todos los grandes 
dominios de la medicina. 
 
 
Anexo 4 
 

Cahiers pour l’analyse nº9.  Verano de 1968.  pp. 178-194. 
 

François Dagognet.  Sobre Lavoisier.  Presentación del «Discurso 
preliminar» del Tratado elemental de química. 

 
El “Discurso preliminar”, inseparable del Tratado elemental de química, fue escrito 

en 1789, año revolucionario que impuso a Europa la «química francesa»29.  Pero ¿en qué 
reside la innovación?  Antes de tratar de responder a la pregunta, evoquemos sumariamente 
los temas generales del «Discurso», tan llenos de filosofía; él nos propone un cartesianismo 
reformado, incluso diría invertido, pero conservado de esta forma. 

El filósofo del Discurso del Método se dedicaba a pensar bien, asegurando que 
reencontraba así (Dios garantiza la conexión y sirve de intermediario) las leyes o la verdad 
de las cosas que no sabríamos ni ver ni tocar.  Pero Newton debía revelar la irreductibilidad 
del universo a los principios y sistemas (imaginativos): el mundo es claramente inteligible, 
pero no está por ello encerrado en mi inteligencia.  Lo que va a entrañar una reorganización 
del cartesianismo, en la que habría de trabajar el maestro de Lavoisier, el abate de Condillac.  
La metafísica del cogito, él la sustituye por la de la inmersión en la naturaleza, siempre 
organizada e incluso ordenada por Dios.  Este será menos probado por la idea, que 
presupuesto por esta disposición del mundo sensible. 

Pero dejemos a Condillac y vayamos a su ferviente discípulo Lavoisier.  Él también, 
en su «Discurso» nos aleja de una filosofía del espíritu en provecho de una filosofía de la 
naturaleza.  Pero comienza sobre todo por un doble radical, desgarrador: requerimos 

 
29 «Los Señores Fourcroy, Berthollet & Guyton –anota Cuvier en su Reporte de 1810– merecen compartir la 
gloria de ese magnífico genio (Lavoisier) pues hicieron que se le diera a la nueva teoría el nombre de ‘química 
francesa’, bajo el cual ella es adoptada hoy por toda Europa» (p. 79). 



 19 

renunciar no a lo que la infancia nos enseñó (muy por el contrario, debemos regresar a esa 
infancia, y pasar del espíritu al mundo) sino a lo que las instituciones, las escuelas, la 
tradición, los Tratados nos han impregnado abusivamente.  Antes lo había dicho Jean-Jacques 
Rousseau (el químico)30; Lavoisier nos quiere poner a la escucha misma de las cosas. 

Sin embargo, dos pantallas se interponen entre el niño ingenuo y el universo que 
conviene volver a captar, a través de la humildad y de la solidez de las impresiones sensoriales 
o de los instrumentos sensibles: a) la enseñanza recibida –ya lo hemos anotado– pero también 
las palabras que usamos, transportan los errores más malhechores y llevan al colmo el 
desorden.  A causa de ellas, los químicos no pueden ya intercambiar y las mismas sustancias 
reciben designaciones diversas, lo que desconcierta el entendimiento y falsea las 
comunicaciones.  Como buen condillaciano,  Lavoisier busca la maravillosa coincidencia 
entre las sustancias y los sustantivos, a la que consagra su Tratado, destinado abiertamente a 
reunir las cosas, las palabras y los espíritus, haciendo que los tres se correspondan y se 
reflejen los unos en los otros.  El proyecto es fascinante: bastaría escuchar para comprender, 
porque el nuevo vocablo contendrá la verdad de lo que representa.  El significado y el 
significante van a fundirse el uno en el otro, gracias a la nomenclatura racional que será al 
universo analizado lo que las onomatopeyas son a los ruidos primitivos.  En resumen, según 
el “Discurso”, vamos a asistir finalmente a la confluencia de las cosas, de los signos y de las 
ideas, de aquí en adelante inseparables, formados los unos sobre los otros31. 

b) Una segunda nube debe ser disipada, además de aquella de las palabras antiguas; 
se trata de las pasiones de los hombres y de su subjetividad.  En cada pagina (o casi) del 
“Discurso” el mal es sospechado, acorralado… se trata del amor propio.  El universo es un 
poco como un Discurso universal (o una gramática) que Dios nos tiende.  No vayamos a 
perturbar ese texto con nuestras habladurías individuales.  Es la profunda razón por la que 
Lavoisier le repugna tanto nombrar a los científicos (extranjeros) y reconocerles lo que se 
merecen.  La verdad viene de las cosas, no de las inteligencias que las leen.  Todo lo que es 
humano debe desaparecer, y sobre todo la historia inútil de la ciencia.  Lavoisier se considera 
deliberadamente por fuera del tiempo: se rehúsa a aparecer él mismo, se pierde en la 
comunidad de los científicos: «El hábito de vivir juntos, de comunicar nuestras ideas, 
nuestras observaciones, nuestra manera de ver, estableció entre nosotros una especie de 
comunidad de opiniones en la que a menudo nos es difícil a nosotros mismos distinguir lo 
que nos pertenece más particularmente » (Discurso). 

Por lo demás, el Traité de 1789 estuvo precedido por un trabajo colegiado: “el Cuadro 
de mayo de 1787, propuesto por los Señores de Morveau, Lavoisier, Berthollet & de 
Fourcroy”. 

En resumen: vasto y ferviente regreso a un mundo original, en ese libro bíblico con 
título para nosotros equívoco: elemental, en efecto, oculta a la vez una preocupación 
pedagógica (la claridad y la facilidad siempre invocadas) pero también una cosmogónica (a 
partir de los datos primeros y provisionales indescomponibles, reconstruir los conjuntos y 
poderlos reencontrar).· A decir verdad, el químico hará en sentido inverso el trabajo de la 
creación; en lugar de engendrar los complejos, los romperá (se ha desterrado el Ignis mutat 
res) y descenderá a las raíces, al alfabeto primitivo con el que todo parece haber sido escrito. 

 
30 Recordemos que Jean-Jacques Rousseau compuso, o más bien dejó un imponente manuscrito, las lnstitutions 
chymiques, 2. vol. (publicado por los “Annales J.-J. Rousseau”, 1918-9 y 1920-1). 
31 Sobre Lavoisier, que ordena y, que por lo mismo es el primero ordenador (esta vez humano), cf. la nota 
final, p. 11. 



 20 

¿Por qué este celebre proyecto conoció una audiencia europea?  Tal es la pregunta 
que nos hemos planteado.  En efecto, un poco de historia aplicada al que la rechaza nos 
mostrará mejor lo que le corresponde a él.  Analicemos, al fuego de los textos, la química 
misma del análisis con el fin de extraer mejor su audacia. 

La preocupación por nombrar, sobre bases claras y naturales, no le era privativa.  Sin 
entrar en detalles, muchos químicos antes de Lavoisier habían pensado en esta reforma y la 
habían parcialmente realizado. 

En primer lugar Torbern Bergman, y por razones teológicas por lo demás.  Fósiles, 
piedras y rocas, según el ilustre litógrafo, nos dejan estupefactos por sus irregularidades y 
sus inverosímiles entrecruzamientos.  Con ellos todo parece confundido.  Clasificar los 
animales y los vegetales, como lo hizo Linneo, le parece una empresa relativamente fácil, 
porque estos seres se individualizan por sí mismos. 

Su sexualidad los protege y los aísla.  En y con la tierra, todas las mezclas son posibles 
y allí sólo reina el más oscuro desorden.  Además, dado que falta un mínimo de «alma» que 
los individualice, esos minerales y esas sales revisten una gran diversidad de apariencias; por 
ejemplo la sílice a la vez cuarzo, cristal de roca, jaspe, spath, etc.  O además: «Una piedra de 
un cierto volumen se coloca en un género particular y esa misma piedra reducida a polvo se 
la sitúa en otro, que con frecuencia no se encuentra en la misma clase»32  En suma, el exterior 
engaña todo el tiempo: aspectos variables, metamorfosis, y sobre todo mezclas petrificadas 
capaces de reunir de todo.  Necesitaríamos ni más ni menos que un soplete para desprender 
las «moléculas primitivas» aglomeradas, re-aprender la lógica oculta de esos cuerpos 
informes, o las reglas de esos «juegos de la naturaleza» que se divierte en embrollarlo todo. 

Y si no hay dedicación a esto, se terminará por admitir el imperio oscuro del desorden.  
No solamente importa inventariar y ordenar esta riqueza, sino que conviene inventar una 
lengua que difunda las luces nuevas arrancadas de las tierras confusas.  El “Discurso” de 
Lavoisier no oculta por lo demás que Bergman y Macquer han sido los primeros en decidir 
la revolución lingüística; como si se defendiera de tener que ponerle un «gorro rojo en el 
diccionario», Lavoisier no olvida blandir los nombres (históricos) de esos precursores. 

Recordemos que Linneo sólo salvó a Dios, el creador, allí donde él no estaba en 
peligro; que su reforma de las denominaciones, aplicada a los vegetales y a los animales, le 
fue sugerida por los propios vivientes.  El afuera de estos seres indica sus pertenencias y 
propiedades, pero las piedras, por el contrario, deben ser quemadas y porfirizadas, 
pulverizadas.  «Deseo, escribe Bergman, que las denominaciones sean en lo posible, 
conformes con la naturaleza de las cosas.  Yo sé bien que las palabras son como las monedas 
y que los cambios de nombres pueden ocasionar una gran confusión; sin embargo estaremos 
de acuerdo en que la química, como las otras ciencias, antaño estuvo sobrecargada de 
nombres muy impropios...  importa sobre todo darle a las nuevas sustancias nombres 
conformes con sus caracteres; por esto, en lugar de la denominación de aire fijo, que propone 
una idea inexacta, yo empleo la de ácido aéreo…”33 

Designación bien azarosa y criticable; si existen muchos «ácidos aéreos», se mantiene 
la confusión con este neologismo, que asimila la especie y el género.  Pero Macquer y sobre 
todo Guyton toman el asunto en sus manos y por lo mismo le abren el camino a Lavoisier.  
En una Monografía célebre, fundamental, Guyton fijó reglas para la creación de los vocablos 
químicos, que se le pondrán a las sustancias cada vez más numerosas y nuevas. 

 
32 Opúsculos químicos y físicos, t. I, 1780, p. 12. 
33 Op. cit., Discours préliminaire, t. 1. p. xxviii. 



 21 

¿Cómo nombrar? 
1. Este signo hablado no deberá, según Guyton, tener que ver con jerga alguna sino 

por el contrario, expresar con simplicidad la cosa que representará.  Los droguistas, 
apoticarios, artesanos ¿no tendrán que pronunciar ese sustantivo?  ¿Se podrán conciliar estas 
dos exigencias: el carácter científico y el uso popular?  ¿Inspirarse en el saber pero conservar 
las sonoridades usuales? 

2. Deberá ser construido en una lengua muerta (que ya no pueda evolucionar, el latín 
o el griego) pero al mismo tiempo debe plegarse al genio de la lengua nacional.  ¿Son 
compatibles estas dos reglas de la dialectología?  «En la elección de las denominaciones que 
hay que introducir, se debe preferir las que tienen sus raíces en las lenguas muertas más 
generalmente difundidas con el fin de que la palabra sea fácil de encontrar por el sentido y el 
sentido por la palabra»34, pero «Las denominaciones deben ser sacadas con cuidado del genio 
de la lengua para las que ellas se han formado»35  Guyton pone el ejemplo de una palabra: 
pide que se reemplace la expresión infortunada de «tierra de spath pesada» por este signo 
más manejable de «barote», de donde vendrá el epíteto de barótico (que designará las sales). 

3. Otra exigencia: el neologismo debe ser liviano, manipulable, no equivaler a una 
locución cargada (“Una frase no es para nada una palabra»36); sin embargo, debe incluir al 
menos tres posibilidades de variación, un prefijo, un radical más o menos completo, y 
finalmente un sufijo desprendible y declinable.  En estas condiciones, la palabra nueva 
expresará, si se lo requiere, la composición, su naturaleza y sus proporciones. 

Permítasenos aquí abrir un paréntesis: a este lenguaje del que Guyton codifica la 
invención no le faltan recursos.  Pero filósofos de la química, interesados en la cuestión 
metodológica de saber por qué y cuándo el grafo o la fórmula escrita tendría que reemplazar 
la forma sonora, manifiestamente desbordada, muy rápidamente subestimaron o 
desconocieron «la química hablada».  No pensamos que la introducción próxima (desde 
comienzos del siglo XIX, o incluso desde fines del XVIII) de las nociones estequiométricas 
y electrovalenciales hayan forzado este paso a la «escritura», por la simple razón de que el 
lenguaje oral ofrecía amplias posibilidades de modulaciones.  Por ejemplo se puede, y se 
pudo, designar al mismo ácido (HCl), en el origen de una verdadera batalla química, de cinco 
maneras que especifican esos grados: anídrido hipocloroso, cloroso, ácido hipoclórico, 
clórico, hiperclórico o perclórico.  Pronto se tendrán los proto-, sesqui-, bi-, tri-, per- óxido, 
etc.37.  Como lo desea Guyton, la palabra, sin hacerse muy pesada, sabe cambiarse de signos 
vocales que significan los niveles y cantidades. 

4. Regla para respetar mucho más difícil: la palabra adecuada debe designar, pero 
también «estar vacía».  Intuición genial: Guyton siempre le temió a ligar en demasía en un 
baño de teoría, a la sustancia y al sustantivo.  Él quiere entre ellos una conexión menos 
apretada, y por este mismo hecho más duradera.  Desde 1780, se oponía en este punto a 
Bergman: «Si estos nombres que uno puede llamar significativos tienen la ventaja de aligerar 
la memoria, ellos casi siempre son más dañinos que útiles para la ciencia.  La especie de 
definición que contienen nunca puede ser exacta, porque al tiempo de que se comienza a 
nombrar las cosas, se está bien lejos de conocerlas suficientemente para definirlas, y que a 

 
34 Observations sur la physique, mayo de 1782, Mémoire sur les dénominations chimiques, la nécessité d’en 
perfectionner le système et les règles pour y parvenir, p. 375. 
35 Ibid., p. 376. 
36 Ibid., p. 373. 
37 Cfr. nota final. 



 22 

medida que se descubren sus verdaderas cualidades esenciales, esos nombres se encuentran 
en oposición con las ideas que deben evocar…»38  Por supuesto, ninguna alusión a las esencia 
o a las relaciones, con el temor de enunciar falsos reportes o relaciones que, al día siguiente, 
se revelarán ¡insignificantes o inesenciales!  Sin embargo, el vocablo deberá ser especifico, 
característico, consustancial.  Guyton quiere disponer de un porvenir en el interior mismo de 
la palabra; sueña con un enlace pero que no sea un encadenamiento.  Sin embargo, ¿podremos 
mantener este equilibrio de una asociación libre y duradera?  Los comienzos de la reforma 
lingüística, que sustituyeron un caos por otra torre de Babel, están sembrados de obstáculos, 
entregados a las antinomias. 

5. La nomenclatura de Guyton se reclama aún de otras dos reglas contradictorias o 
casi incompatibles: repleta de analogías (pocas palabras, dado que la mayor parte de las 
materias resultan de combinaciones) pero paralelamente, tan extensa como lo exija el número 
de los cuerpos que por lo demás aumenta prodigiosamente, puesto que cada uno debe tener 
su «etiqueta”.  Pocos signos pero muchos caracteres o idiomas, o también, un pequeño 
número de letras al mismo tiempo que una multiplicidad de neologismos; la tarea no es nada 
fácil.  Y Lavoisier, un poco mas tarde, en su celebre Tratado de química, a pesar de sus 
declaraciones preliminares, se encargará de embrollarlo todo y de cuestionarlo, porque quiere 
a la vez renovar pero no revolucionar.  Hagamos una simple cita que justifica nuestra 
anotación: «El azoe es verdaderamente el radical nítrico, ó el ácido del nitro es un verdadero 
ácico azoético.  Es claro que para ir consiguientes con los principios que hemos establecido, 
deberíamos haber adoptado alguna de estas dos expresiones; pero no lo hemos executado por 
parecernos dificil variar el nombre de nitro ó de salitre, adoptado generalmente en las artes, 
en la sociedad y en la Química; y por creer que no debíamos dar al azoe el nombre de radical 
nítrico, siendo también la base del álcali volátil ó álcali amoniacal, como lo ha descubierto 
Berthollet.  Continuaremos pues dando el nombre de azoe á la base de la parte no respirable 
del ayre de la atmósfera, que al mismo tiempo es el radical nítrico, y el radical amoniacal»39  
Texto revelador, que exhibe por lo demás un sofisma: Lavoisier acepta tres «palabras» para 
un mismo elemento y se rehúsa a escoger, porque en suma el proteo este bien podría surgir 
aún en otros compuestos (Berthollet lo acaba de apercibir de nuevo en el álcali).  Entonces 
que el “Discurso” predique la simplicidad y la claridad, se pronuncie a favor de las 
escogencias más claras, declare una guerra santa a los usos y a las anfibologías..., y el Tratado 
hace de las suyas y enfrenta la regla que predica.  Y este es apenas un ejemplo de 
indeterminación. 

Si por tanto se nos puede conceder que no fue Lavoisier el que concibió este proyecto 
de un lenguaje químico articulado y sistemático, tampoco vamos a poderle seguir atribuyendo 
la idea que subyace al proyecto: la concepción escalar de las sustancias.  Macquer, en efecto, 
lo había desarrollado antes de él y bien claramente.  Para el autor del celebre Dictionnaire de 
chymie, el problema central es descubrir los constituyentes de los que ha salido todo el resto 
por composición.  Y Macquer describió con complacencia las diversas operaciones de 
análisis, -disolución, destilación, precipitación, extracción, sublimación, etc.- que permiten 
difractar los conjuntos o mixtos.  «La unión de las partes heterogéneas forma la composición 
o combinación propiamente dicha, y su resultado constituye el compuesto; esas partes se 
llaman o deben llamarse partes constituyentes o componentes, o principios de los cuerpos.  
Es sorprendente hasta qué punto ha sido descuidada esta división, fundada en la naturaleza 

 
38 Anotación incluida en Bergman, Opuscules physiques et chymiques qu'il a traduits, 1780, t. l, p. 3. 
39 Tratado elemental de química.  Madrid: Imprenta Real, 1798, p. 55. 



 23 

de las cosas y de una necesidad indispensable para tener ideas claras y un lenguaje inteligible 
en las teorías físicas y químicas…»40  La única diferencia entre Macquer y Lavoisier -y aún 
está habrá que debilitarla- viene de que el primero considera como fundamentos «el fuego, 
el aire, el agua y la tierra»41 que el segundo busca disociar.  Para los dos, los cuerpos resultan 
de adiciones; poco a poco uno se eleva de los minerales «universales» a los vegetales y a los 
animales, que se parecen más a «simples».  Y así mismo como en el Tratado elemental de 
química, la fermentación (plantas y jugos) y la putrefacción (animales) han recibido una 
amplia consideración, en el Dictionnaire también, tanto la una como la otra degradan y 
liberan.  La Naturaleza viene a socorrer el arte del fuego, para descomponer los conjuntos 
complejos, difícilmente fraccionables42... 

Nos hemos acostumbrado a reservarle a Lavoisier elogios que en realidad terminan 
volando hacia otros. 

Se le acredita, por ejemplo, el descubrimiento del oxígeno y del hidrógeno.  
Indiscutiblemente él nombró a estos recién llegados en la lista de los simple (o fundamentos); 
por lo demás, el bautismo fue malhadado.  El primer vocablo (oxígeno) no expresa la 
transparencia soñada entre las sustancias y los sustantivos, sino que implica y propaga un 
sistema defectuoso.  (El oxígeno, causa de la acidez o generador de ácido, οξυs, picante).  El 
segundo -hidrógeno- sufre igualmente la discusión y mantiene la discordias.  Primero, 
¿porque la química del análisis se empecina tanto en construir signos designativos que tanto 
recuerdan síntesis?  Pero sobre todo ¿por qué vincular el gas inflamable o «el artificial» con 
el agua, cuando este constituyente entra en muchísimos otros compuestos, de manera más 
intensivas?  Más abundante proporcionalmente en el aceite que en el agua ¿no hubiera sido 
mejor llamarlo «Eléogeno” (ελαιον, aceite)? se pregunta de la Metherie, el enemigo jurado 
de los neólogos.  La nueva nomenclatura rompe la unidad que buscaba, intercala un vaho 
filosófico entre la realidad y los signos que deben reflejarla; estos a su vez llenarán de brumas 
a los espíritus.  La química de lo simple et de lo natural, que quiere deletrear el texto primero, 
no puede evitar las convenciones y sus artificios. 

Sobre todo, no podremos discutir que el gas deflogisticado (el O) y el inflamable (el 
H) han sido aislados, el primero por Priestley, y, el segundo por Cavendish.  A lo sumo habrá 
que reconocerle a Lavoisier la extensión al agua (adición) de lo que los ingleses, grandes 
«manipuladores de espíritus» habían establecido para el aire (mezcla).  En su Mémoire de 
1783, «en la que se tiene por objeto probar que el agua no es de ningún modo una sustancia 
simple, un elemento propiamente dicho, sino que es susceptible de descomposición y de 
recomposición»43, el propio Lavoisier se ha explicado sobre las circunstancias y razones que 
lo han encaminado a esta verdad; por supuesto que fue la fuerza de una analogía la que lo 
empujó dado el sistemático resuelto que él es.  Dado que la mayor parte de los gases 
conocidos que arden en el oxígeno dan anhídridos o ácidos (C,S,N,) ¿no debe el hidrógeno, 
a su vez, convertirse en un ácido?  Pero Lavoisier sólo puede obtener agua (en verdad, para 
la química ulterior, bajo ciertos respectos y por razones que contradicen por lo demás el 
sistema lavoisiano, esta agua puede ser una especie de ácido).  «El agua, escribe Lavoisier, 
no daba ningún signo de acidez...  Estos resultados me sorprendieron tanto más cuanto que 
había reconocido anteriormente que, en toda combustión, se formaba un ácido, que dicho 

 
40 Dictionnaire de chymie, 2" éd. 1788, t. IV, p. 307-8 (§ Ordre des articles). 
41 Ibid., p. 310. 
42 Ibid., p. 329. 
43 Mémoire, Oeuvres de Lavoisier, 1842, t. II., p. 337. 



 24 

ácido era vitriólico si se quemaba azufre, ácido fosfórico si ardía fósforo, aire fijo si se 
quemaba carbón; y que la analogía me había llevado invenciblemente a concluir que la 
combustión del aire inflamable debía igualmente producir un ácido»44. 

El oxígeno, -precisamos añadirlo al asunto- si bien es cierto no fue materialmente 
aislado y reconocido por Lavoisier (Priestley & Cavendish se le adelantaron ampliamente), 
sin embargo si fue formalmente comprendido y representado por él.  En lugar de considerar 
al aire que se ha vuelto irrespirable como infectado, y al cuerpo carbonizado por deslastrado 
de su principio inflamable, Lavoisier escribió en sentido inverso los dos fenómenos 
inseparables.  Cambia los signos algébricos de las sustancias que entran en la reacción: lo 
que el aire perdió (y no recibió), el metal calcinado lo ha absorbido (él no abandonó nada).  
Se reencuentra en el segundo miembro de la ecuación lo que ya no se apercibe en el primero.  
La operación efectuada consiste en un simple desplazamiento, favorable a la vez a la lógica 
condillaciana de la identidad, a la filosofía química de los signos, a la economía de los 
intercambios.  En el libro de cuentas de la naturaleza armoniosa, donde las mercancías 
circulan, las entradas corresponden a las salidas.  Ninguna llegada real, ninguna partida 
posible, para el químico-financista. 

Al respecto, la primera Mémoire nos parece reveladora, y las siguientes se inspiraron 
todas en su manera de razonar y de interpretar; contra lo que han creído Boyle & Newton, 
sin aceptar incluso la hipótesis mas verosímil de Boerhaave (retomada a su vez por J.-J. 
Rousseau), Lavoisier puede mostrar en ella que el agua (que enseguida debía analizar) no se 
metamorfosea en tierra.  Le es suficiente con pesar “el sistema entero”; el peso du pelicano 
en donde la conversión parece haber tenido lugar no ha ni disminuido ni aumentado.  Hay 
que admitir pues la realidad de una simple transferencia (con cambio de signo: el menos del 
uno se ha vuelto el más del otro).  En la experiencia aparentemente positiva, el agua disolvió 
el vidrio que entra en la reacción-circuito. 

De golpe, creemos poder precisar cuál fue el aporte de Lavoisier. 
Nos pareció indispensable, so pena de perderlo, separarlo de la cohorte de los 

químicos que lo preceden, exploradores apasionados, empíricos hábiles que efectivamente 
aislaron elementos difíciles de estabilizar o de extraer (Margraff, Scheele, Priestley, etc.).  
Lavoisier se sitúa en otra parte: él no encontró nada, sino que se esforzó por reunir y clasificar.  
Con él, la química cambia de naturaleza o de estilo: deja de buscar lo que se ignora todavía 
y se dedica a poner en orden lo que se conoce.  Y si no descubre más, en el sentido material 
del término, construye el Cuadro (formal) donde vienen a colocarse los elementos. 

Por esta vía, él no se parece a los que esforzaban antes de él por “poner en su lugar” 
solamente y “etiquetar”.  A pesar de que aparezcan expresiones comparables, aflora en el 
Tratado un dibujo mas radical.  Hasta entonces, los químicos (aristotélicos) permanecían 
atados a la creencia en una jerarquía natural (mineral, vegetal, animal); pensaban alinear los 
cuerpos siguiendo su grado de complejidad y de organización, y a consecuencia de ello les 
conferían un «nombre».  Lavoisier supera esta manera de distribuir; él simplifica.  Cada 
sustancia no solamente es un compuesto sino la suma de los que la preceden, un apilamiento 
que conviene desmontar, o una palabra que habrá que reducir a sus letras.  El agua, si hay 
necesidad de eso, se revela ser una adición de dos simples, un diptongo. 

La nomenclatura sale de acá transformada.  Si la multiplicidad pletórica de los 
cuerpos se reduce a yuxtaposiciones de algunos simples (que además se revelan susceptibles 
de descomposiciones), se vuelve entonces posible fabricar un léxico racional. 

 
44 Ibidem. 



 25 

Por esto el entusiasmo de Lavoisier que al menos clasificó o puso en columnas las 
sustancias materiales de las que descubrió las leyes por las cuales se puede progresivamente 
engendrarlas y por ende nombrarlas.  El cuadro de los emplazamientos respectivos no 
representa ya las gradaciones de la naturaleza y sus líneas, sino que implica sobre todo una 
filosofía de la constitución de los mixtos.  En otros términos, Lavoisier no nos ofrece una 
clasificación (empírica) sino una clasificación metódica (un sistema).  AB, por ejemplo, debe 
ser considerado como A + B.  No es verdaderamente otro, uno nuevo, sino una reagrupación 
de A y B.  Por consiguiente se lo deberá disponer luego de A y B, pero no por su riqueza (que 
la tiene) sino porque de ellos ha derivado.  Y si A y B dan AB, a este último se le puede 
(eventualmente) asociar aún A o B, de donde aparece ABA o ABB, conjuntos ternarios; luego 
los cuaternarios.  Y Lavoisier hace una remarca central y casi cartesiana: el universo se divide 
en series regulares y la química evoca una matemática natural del orden, una ciencia de los 
números o de las líneas (aritmética o geometría elementales).  Cuando se trate de la reacción 
misma, Lavoisier prefiere recurrir al algebra o a la ecuación, pero las dos comparaciones se 
recortan: la una sólo es posible por la otra.  Si tenemos AB, es porque el aire (que se ha vuelto 
B) cedió B que puede juntarse con A.  La combustión (oxidación) realiza una sustracción y 
una adición, puesto que «nada se pierde ni nada se crea». 

El oxígeno se sitúa en el corazón de esta filosofía química de la asociación aditiva (de 
la que la nomenclatura y el Cuadro sólo son corolarios): este simple es el «mediador» por 
excelencia, el elemento que, combinado con los otros, los forma o los define.  Con un radical 
(gas ou metal) da primero un óxido.  Un poco mas de él, y obtenemos, según Lavoisier, un 
ácido débil (terminación en -oso).  Un poco más, un ácido fuerte (terminación en -ico).  
Finalmente, en algunos casos, sobre-oxigenados.  Esta ley (especiosa) de composición 
creciente nos provee no tanto un ejemplo como un modelo con el que el resto debe 
comprenderse o concebirse.  Y acá un detalle que no hay que descuidar: fue porque quiso 
aplicar esta regla al hidrógeno45 que Lavoisier encontró o reconstituyó el agua. 

Pedimos que se nos permita repetirlo: ¿quién no había sentido la urgencia de una 
nomenclatura y de una clasificación?  Pero Lavoisier lo que hizo fue ir más lejos, revolucionó 
estas dos tareas, porque la combustión (que reúne el fuego, el agua, la tierra y el aire) le 
mostró que los compuestos se crean por yuxtaposición o aglomeración.  De la misma manera, 
las palabras sólo se arman de letras.  Para comprender el mundo, ordenarlo y reflejarlo en un 
discurso que lo entregue, es suficiente con fraccionarlo y recuperar el alfabeto con el que ha 
sido compuesto.  Por esto ese elogio constante de la simplicidad natural, de lo «elemental», 
a la vez completamente cosmogónico (todo se deriva de ello), pedagógico (hay que 
reaprender a leer y a hablar) y unitario (en la serie, lo mismo no cesa de añadirse a lo mismo). 

Proyecto típicamente cartesiano, aunque expresado en términos que condenan el 
racionalismo (imaginativo) y los sistemas, con el fin de regresar a la naturaleza primera.  Pero 
Condillac asegura la transición entre los siglos XVII y XVIII; él remodeló la metafísica 
clásica y colocó dentro de las cosas la organización y los enlaces que la inteligencia creía 
apercibir en sí misma y por medio de ella sola.  La sensación sustituye al entendimiento y 
puede engendrarlo tanto mejor cuanto que ella conserva el aspecto y ha sido concebida en 
función de él.  Dios ya no está en nosotros sino que es atisbado o adivinado a través de lo 
sensible.  El universo fue dispuesto por él.  Por esto la ciencia experimental puede marchar 
con un paso tan conquistador, generalizar (ni Condillac ni Lavoisier dudan de la fuerza de la 
analogía) e identificar.  El orden de la naturaleza debe poco a poco ir calcándose en nosotros 

 
45 Cfr. op. cit., p. 185. 



 26 

y poderse representar por medio de signos que lo condensen.  En Lavoisier que se imagina 
estar expulsando la metafísica y sus frívolas construcciones, percibimos numerosos temas 
cartesianos.  Su química corrige pero sin embargo recupera aquella filosofía que censura: 1) 
por esto el mundo se expone en un cuadro que ilumina su ordenamiento, las proporciones y 
sus grados regularmente crecientes.  2) Lavoisier celebra y practica la generalización: a partir 
de algunos casos conocidos (cuando no de un solo caso si este es esencial), sacar y enunciar 
la ley de la serie.  3) La unidad de las ciencias permite asimilarlas a una ciencia de las 
relaciones, una combinatoria, y no volver a separar la química de la geometría elemental.  4) 
Ya no funcionará más la cantidad de movimiento (constancia demasiado abstracta) que 
permanece, sino la masa de los elementos que todo el tiempo forman torbellinos, viajan los 
unos en los otros (conservación de los pesos). 

Sobre todo un dominio manifiesta este racionalismo nuevo, ya no imaginario sino 
real, como si el de las pesas <pesées> tomara por fin el lugar de los pensamientos <pensée>: 
la calorimetría.  Se revelaba así que 1) todos los cambios de forma o de estado (solido, 
líquido, gaseoso) están ligados a la absorción de una cierta cantidad de calórico.  El Tratado 
elemental de química comienza por aquí, a tal punto todo el resto depende de ello.  2) La 
mecánica va de aquí en adelante a penetrar y explicar el juego de las (aparentes) metamorfosis 
materiales: la Mémoire sur la chaleur (de Lavoisier y de Laplace, I780) absorbe 
deliberadamente lo químico en lo térmico, y a éste en lo cinético y las leyes de las fuerzas 
vivas.  «Si, en una combinación o en un cambio de estado cualquiera, hay una disminución 
de calor libre, ese calor reaparecerá enterito cuando las sustancias retornen a su primer estado 
y, recíprocamente, si, en la combinación o en el cambio de estado, hay un aumento de calor 
libre, este nuevo calor desaparecerá en el momento del regreso de las sustancias al estado 
primitivo»46  3) Sin embargo maticemos, puesto que los cuerpos poseen capacidades de 
absorción y de restitución muy desiguales, que han podido engañar a las calculistas y falsear 
los métodos de medida.  Esta especificidad o esta latencia impiden ecuaciones térmicas 
demasiado inmediatas, válidas para la sola calor libre.  «Si suponemos dos cuerpos iguales 
en masa, y reducidos a la misma temperatura, la cantidad de calor necesaria para elevar en 
un grado su temperatura puede no ser la misma para esos dos cuerpos»47 (ley de 
especificidad).  «En los cambios causados por el calor al estado de un sistema de cuerpo, 
siempre hay absorción de calor, de suerte que el estado que sucede inmediatamente a otro, 
por una adición suficiente de calor, absorbe este calor sin que el grado de temperatura del 
sistema aumente»48 (ley de latencia). 4) Y existe otra ley más perturbadora: la 
sincristalización.  «El paso de los cuerpos de un estado al otro, por la acción del calor, debe 
presentar fenómenos muy singulares, que tienen que ver con las leyes de equilibrio del 
calor»49.  Para esquematizar podemos decir que, en este caso, una ligera adición es suficiente 
para modificar el estado de equilibrio de un sistema, como por ejemplo cuando el fluido se 
solidifica.  Esta brusca modificación también entra en las leyes de la transmisión o de la 
repartición del calórico.  Este último puede pues compararse con el oxígeno químico, así no 
lo sobrepase; como él, incluso podríamos decir que mejor que él, permite reducir la química 
a una ciencia de adiciones y de relaciones.  Según su presencia y su cantidad, él justifica la 
fase material, su estabilidad y su grado.  Por lo demás, uno y otro se fundan: la combustión 

 
46 Mémoire citada, p. 287. 
47 Ibid., p. 289. 
48 Id., p. 314. 
49 Id., p. 315. 



 27 

oxidativa implica tanto el calórico como el aire vital.  Una doble mecánica que da cuenta 
tanto de los cambios de estado como de los desplazamientos de elementos. 

Y el animal-máquina, por primera vez realizado, se comporta igualmente como el 
metal o los gases combustibles: por esto se explica también claramente la necesidad de la 
respiración como el desprendimiento de calor (animal). 

Seguramente los trabajos de Black han precedido Lavoisier, pero este les ha dado un 
giro nuevo; Black se dedicaba sobre todo a diferenciar las sustancias (capacidades 
desemejantes) mientras que Lavoisier, con los mismos resultados, se empecinaba en 
reabsorber lo químico en lo mecánico, en escribir esas ecuaciones igualitarias y en anular por 
este hecho las particularidades.  Por así decirlo, las palabras no existen; se resuelven en letras 
(análisis) y respetan reglas sintácticas de construcción (termología). 

El Universo en su totalidad termina por exponerse ante nosotros, enteramente 
reductible; las sustancias han perdido su noumenalidad que la química previa preservaba y 
creía alcanzar (la tintura, la que nada podrá arrancar, la aleación que suelda profundamente, 
la cocción irreversible, íntimamente formadora, etc.); de ahora en adelante se hacen y se 
deshacen a voluntad, no disimulan ya nada, ni siquiera son lo que ellas nos aparecen, un poco 
menos aún, puesto que se deshacen y descubren sus constituyentes aglomerados.  Nunca fue 
tan rebajado el mundo, por el hecho mismo de que Lavoisier descubría a su pesar quizás, esta 
ley de la creación divina: algunas naturalezas simples, pero una infinidad de combinaciones.  
Y estas mismas no pueden efectuar sino adiciones o sustracciones -simples desplazamientos 
espaciales.  De aquí también, con Lavoisier, esa desconcertante mezcla que caracteriza al 
“Discurso preliminar” (condillaciano): de una metafísica sub-yacente que hace posible, 
afuera, el rechazo de toda metafísica.  Empírica puesto que racional, o además fiel a la 
sensación, puesto que lógica.  Lavoisier nos sorprende con esta filosofía ingenuamente 
acompañada de un rechazo de toda filosofía.  A nombre de lo cual, infortunadamente, sus 
sucesores, olvidándose del conjunto, creerán poder autorizarse de él con el fin de barrer 
rabiosamente las hipótesis aventureras.  En Lavoisier, el culto de la facticidad supone una 
filosofía, así como su rechazo; él quema lo que adora, sigue al cartesianismo (revisado) al 
que vitupera en palabras.  Los positivistas de la química equivalencial cometerán el 
contrasentido de descuidar uno de los temas o aspectos.  Ellos sólo se quedarán con el 
segundo, el declarado o incluso el declamado en el “Discurso” (aferrarse a lo únicamente 
sensible), sin darse cuenta de que sólo hay razón de ser por el primero, o por el subentendido.  
Caen en un fenomenismo cada vez menos inteligible, superficial e intolerante, pronto 
imposible.  Mientras que las alertas de Lavoisier se explican (lo dado está ordenado), 
posteriormente cuando ellas se desprendan de su fundamento, se desagregarán en polvo.  Nos 
parece indispensable sorprender este profundo malentendido, reconocer este desliz de la 
química; ella va de una religión oculta o supuesta, incitadora de la ciencia, a una ciencia que 
idolatra, que se encierra en lo positivo, condena la transcendencia, el espíritu que supone y 
la religión misma.  La una (la religión que entraña la ciencia) encamina hacia la otra (una 
ciencia que prohíbe la religión), que la niega cuando ella le debe sus conceptos y su 
existencia. 

Pero ¿no habremos caído en la plena gratuidad, en la fantasía?  A guisa de defensa y 
de conclusión, querríamos retener un pasaje del “Discurso”, difícil de interpretar, si se 
rechaza nuestra tesis.  E incluso con ella, él sigue siendo enigmático. 

Es un momento muy extraño, en el que Lavoisier, en el “Discurso”, se niega por 
supuesto a sobrevolar las experiencias (nada de «alejamientos») y a abandonarse a hipótesis 
o suposiciones inverificables.  Y sin embargo escribe lo siguiente: «Habiéndome propuesto 



 28 

seguir con todo rigor esta ley... de no concluir nada más allá de lo que presenten los 
experimentos... no puedo comprehender en esta obra aquella parte de la Química, que 
quizás50 llegará a ser un día la más exacta, y es la que trata de las afinidades químicas ó 
atracciones electivas»51.  El «quizás» es elocuente.  «La ciencia de las afinidades, continua 
Lavoisier, es respecto á la Química ordinaria, lo que la Geometría trascendental respecto á la 
elemental; y me ha parecido que no debía complicar con tan grandes dificultades unos 
elementos, que por su sencillez y claridad serán comprehendidos, según espero, por una gran 
parte de los lectores»52.  Este pasaje merecería una larga exégesis, pero indiscutiblemente, en 
momentos en que compara esta parte de la química con el cálculo o con la geometría de 
curvas, lo que está haciendo es un elogio.  Y además Lavoisier le mezcla una confesión 
sorprendente para disculparse de su silencio: «M. de Morveau está para publicar el artículo 
Afinidad en la Enciclopedia metódica y he creído no debía trabajar sobre el mismo asunto en 
competencia con él»53. 

Estas anotaciones aventajadas sin embargo están mezcladas de reservas furtivas.  Un 
poco antes, en el “Discurso”, Lavoisier escribe que la tabla de las afinidades provee una base 
errónea a la química, y por vía de consecuencia pone en peligro su enseñanza.  En efecto, el 
único medio de prevenir el error, está dicho contundentemente, «es suspender, ó á lo menos 
simplificar todo lo posible nuestro raciocinio, que es el que puede conducirnos al error»54.  
Aquí, la celebre «simplicidad» se reviste de un tono dogmático agresivo: lo simple ya no es 
lo fácil, eso que hasta los «niños» pueden entender; es lo verdadero y lo conforme con la 
naturaleza.  Precisamente, la tabla de las atracciones tiene cosas de lo imaginario e introduce 
«suposiciones».  En los endiablados Cursos, «se empieza á tratar de los principios de los 
cuerpos, y á explicar la tabla de las afinidades, sin advertir que es necesario... servirse de 
voces que aún no están definidas, y suponer instruido ya en la ciencia á los que se trata de 
enseñar»55.  E imposible de poner ese dogma (de las afinidades) los pies en tierra, sobre el 
suelo que es preciso no abandonar nunca, puesto que, algunas líneas más adelante, Lavoisier 
no lo disimula: «Los datos principales faltan, o al menos, los que tenemos no son aún bastante 
precisos ni suficientemente ciertos»56. 

¿No es este un alegato turbado?  Si esta ciencia se desarrollará en el porvenir, ella 
pertenece también al pasado de la escolástica.  Si ella se compara con la geometría 
transcendente, ella se apoya igualmente sobre principios bastante vagos, puramente teóricos 
pues, según la lógica del “Discurso”, imaginarios y especiosos.  Si ella no está expuesta, ¿es 
claramente en razón de su dificultad o porque es así de sofisticada?  Pues nadie tomará en 
serio la preocupación alegada de no ir a competir con M. de Morveau con el que Lavoisier 
publicó, en  1787, una obra colegial. 

Si verdaderamente las citas que hemos hecho manifiestan un malestar, necesitamos 
aclararlo, por no decir justificarlo. 

Se hubiera podido esperar a que Lavoisier retomara la química de las afinidades, a la 
que él le promete un porvenir glorioso.  Todos los clasificadores sólo sueñan con poderse 
apoyarse sobre los cortes reales, las familias naturales, los parentescos percibidos, por 

 
50 Es Dagognet el que subraya, con el fin de llamar la atención. 
51 Discurso, pp. VIII-IX, 
52 Ibidem. 
53 Ibidem. 
54 Ibid., p. VI. 
55 Ibid., p. VII. 
56 Ibid., p. VI. 



 29 

supuesto los enlaces regulares.  ¿Qué más útil?  El universo parece indicar los 
reagrupamientos y manifestar su orden.  Y los escrúpulos «ideológicos» de Lavoisier se 
explican tanto menos cuanto que él sólo jura, en su obra por la «afinidad», y no cesa de 
recurrir a ella. 

Sin embargo, Lavoisier no clasifica las sustancias, según nosotros, y sólo las nombra 
secundariamente, de carambola.  Primitivamente, él unifica, por tanto simplifica.  Cartesiano, 
mas que newtoniano, pero de un cartesianismo que Newton ayudó a situar en las cosas, 
mientras que previamente, según los falsos revoltosos, él solo vivía en el espíritu o la 
imaginación incontrolada.  Lavoisier se regresa sobre Lémery mas de lo que sigue a Macquer 
o a Bergman.  En 1775, anota Macquer57, aparece una obra que reanima la querella mal 
extinguida; se titula: Que le système des affinités est une belle chimère plus propre à amuser 
nos chymistes scolastiques qu'à avancer cette science.  Sin ir tan lejos, Lavoisier desconfía 
de la afinidad porque ella introduce oscuridad y fuerzas en el mundo, impidiendo por este 
hecho: a) la espacialización de los intercambios y su libertad, b) la constitución 
rigurosamente aditiva de los combinados, c) la química de la igualdad reversible, d) la pura 
mecánica de los intercambios y de los estados.  El parentesco (o la atracción) destruye la 
creencia en un universo homogéneo, deshabitado, donde «nada nuevo sucede» y donde sólo 
se producen transferencias.  Curiosamente, Lavoisier, dado que es un determinista absoluto, 
un adepto de la mecánica estricta, postula la libertad de los elementos, en el sentido en que 
cualquiera de ellos debe poder, en el límite, asociarse con todos los otros.  El laboratorio 
puede realizar enlaces aún desconocidos.  Sobre todo la variedad de los compuestos no debe 
enmascarar la posibilidad de su convertibilidad de los unos en los otros.  Por ejemplo, 
Lavoisier enumera los ácidos de la química orgánica, pero él cree que su número irá 
disminuyendo, que pronto aprenderemos a pasar del uno al otro (gracia a un apilamiento 
cualquiera o a añadidos).  La unidad del mundo, su transparencia, su profunda simplicidad 
desvían la mirada de los enlaces específicos o preferenciales. 

Sería bien tentador para un clasificador poder servirse de esas adhesiones o de esas 
inclinaciones que la naturaleza tiene, pero, primero, el propósito de clasificar pronto se vería 
limitado, y sobre todo que se perdería todo el resto: la teoría cartesiana de los «simples» que 
se aglomeran provisionalmente en un puro espacio vacío, a tal punto desértico que el método 
no tropezaría con nada y nosotros podríamos así reconstruirlo todo o descomponerlo todo. 
 

Para Jhonny 
Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, junio 8 de 2020 

 

 
57 Op. cit., t. I, p. 67 (artículo: Affinite). 


