
cuaderno sobre el superpoderío imperial y 
su ideólogo Carl Schmitt nº 160 

 
 

 

   

 

Buenos días, 
 
Al escuchar las reacciones contrastadas de los dirigentes europeos 
ante la amenaza de Donald Trump de imponerles nuevos aranceles a los 
que se opongan a su proyecto de anexarse a Groenlandia, pensé en el filósofo 
Leo Strauss y en su visión de las “tres olas” de la Modernidad, de 
Maquiavelo a Nietzsche. Y me dije a mí mismo: puede ser que frente a un 
adversario como Trump, sólo encontremos los recursos para librar la batalla 
remontando al revés la pendiente de nuestra propia historia. 
 

 
 

Según sus propios términos la nueva amenaza formulada por 
Donald Trump durante el week-end no da lugar a ningún 
“equívoco”. Si los ocho países europeos (especialmente Francia, Alemania, y 
el Reino-Unido), que han levantado barricadas contra el proyecto de anexión o 
de compra de Groenlandia persisten, verán cómo se les imponen aranceles de 
un 10% a partir del 1º de febrero. Dispuesto a entablar una guerra comercial. 
 
Por el lado de los europeos, so capa de exhibir una respuesta firme y 
unitaria contra una amenaza “inaceptable”, las voces pronto se 



 2 

revelaron discordantes sobre el tipo de respuestas que había que dar. Mientras 
que Emmanuel Macron propone activar el instrumento “anti-coerción” –
una “bazooka comercial” nunca utilizada pero susceptible de 
impedir el acceso de las empresas norteamericanas al mercado 
europeo –, Giorgia Meloni, al mismo tiempo que calificaba la retorsión de 
Trump como un “error”, considera que “lo que existe es un problema de 
comprehensión y de comunicación” entre Europa y los EE. UU. en lo referente 
a Groenlandia. En el mismo registro, la Comisión europea llamaba al 
“diálogo” antes que a “la escalada”. En resumen, si un pequeño número propone 
poner cara e instalar una relación de fuerza abierta con la América de Trump, 
otros continúan blandiendo la idea de un “malentendido”. Sin mencionar al 
Primer ministro eslovaco Robert Fico que, en visita a Mar-a-Lago este fin de 
semana, formuló su “total acuerdo” con el presidente norteamericano sobre la 
crisis de la UE… 
 
Tras este espectro de actitudes contradictorias, yo creo que se encuentran las tres 
grandes concepciones de la política que han constituido la historia de la Europa 
moderna. Si tenemos en cuenta al filósofo Leo Strauss (1899-1973), la 
Modernidad europea ha sido recorrida en efecto por tres grandes “marejadas”, 
que él asigna a tres grandes pensadores. 
 
La primera, iniciada por Maquiavelo, parte de la idea que hay que “rebajar 
el punto de mira” con respecto a las Ciudades ideales forjadas por Platón y 
por Aristóteles: interesarse en la “realidad efectiva” de las relaciones de 
fuerzas, aceptar, de ser necesario, “entrar en el mal”, decidirse a actuar con 
resolución por torcer la historia con tal de preservar la república de sus 
adversarios. La política se vuelve entonces una “técnica”. Retomada por 
Hobbes y por Locke, ella conducirá a la formación de los Estados modernos. 
 
La segunda ola de la Modernidad la encarnó, según Strauss, Rousseau: en 
momentos en que se perdía la idea de una ley y de una razón natural, ella 
busca en el sentimiento de la existencia y de la bondad natural del hombre una 
palanca para resistir a la corrupción del comercio y de la guerra de todos 
contra todos que retumba bajo la paz. Privado de un patrón de medida en la 
naturaleza, el hombre encuentra en la voluntad general el criterio de lo justo. 
Lo universal sólo constituye ley… pero parece privado de fuerza. Al final del 
camino se trata de la idea de que el diálogo y la argumentación racional son el 
único instrumento de que se dispone para hacer reconocer su buen derecho. 
 
Finalmente, la tercera ola vino con Nietzsche que descubre con el 
“sentido histórico” el hecho de que todos los valores, naturales o universales, a 
nombre de los cuales la humanidad se ha batido… son invenciones históricas, 
relativas, fechadas, frágiles. 
 
Estas son pues las tres olas que han producido la Modernidad, según Strauss: 
la conquista, política y tecnológica, del poder que sustituyó al ideal 
utópico de los Antiguos; segundo la búsqueda de una reconciliación por 



 3 

medio de la razón; y en fin el descubrimiento de lo relativo y de la 
pluralidad irreductible de los valores. Cada una está presente en las actitudes 
adoptadas hoy por los Europeos frente a Trump: los unos piensa actuar de 
manera resuelta y que el agresor lo sienta donde más le duele; los otros 
invocan la razón comunicacional; en cuanto a los últimos se pliegan ya al 
nuevo amo del momento y a sus valores. Pero su afirmación desordenada no 
produce ninguna coherencia. Peor aún, se autodestruyen entre ellas. 
 
Era ya el caso en el esquema propuesto por Strauss: cada ola parece 
imponérsele a la anterior: el relativismo de Nietzsche absorbe el derecho de 
Rousseau, que a su vez se traga la política de Maquiavelo. Ahora que Donald 
Trump somete a la Modernidad a una nueva crisis, quizás sería necesario 
hacer que las tres olas que han constituido nuestra historia puedan articularse 
nuevamente, de otra manera. Habría que llegar a sostener juntas la idea de 
la potencia, de lo universal y de lo plural. Rehacerle una plaza a la acción 
política y a sus obligaciones propias, sin borrar la exigencia del derecho y de lo 
universal, manteniendo la consciencia de que siempre estamos llevados por 
una historia que nunca obedece a la Razón. Y no olvidemos que a falta de 
lograr deslizar la una en la otra, las tres olas de la Modernidad pueden 
también dar nacimiento a tempestades. Como lo subraya Leo Strauss: “La 
teoría de la democracia liberal, como la del comunismo, se ha originado en 
la primera y la segunda olas de la modernidad; está demostrado que la 
implicación política de la tercera es el fascismo.” 
 
Más allá del desafío político, es claramente un desafío filosófico el que le 
espera a Europa. 

   

 

Martin 
Legros 

   

 

Traducido	por	Luis	Alfonso	Paláu,	Envigado,	co,	enero	20	de	2026	
	 	



 4 

 

	
Punto	de	doctrina	

Marcel	Gauchet:	“El	‘momento	Trump’	es	el	del	despertar	ofensivo	de	la	potencia	
norteamericana	frente	a	un	mundo	que	se	le	escapa”	

Marcel	Gauchet,	conversación	con	Michel	Eltchaninoff publicada	el	12	de	enero	de	
2026 

Donald Trump no está reconstruyendo un imperio americano. Es la tesis de 
Marcel Gauchet, para quien los EE. UU. son ante todo una gran potencia que 
se protege, así como China y Rusia. En realidad, las crisis actuales no son más 
que la continuación de la «desimperialización del mundo». Ellas sin embargo le 
lanzan a los europeos el desafíos de reinventar la democracia liberal. 

 

En Le Nœud démocratique (Gallimard, 2024), Ud. sostiene que la 
«desimperialización del mundo», que le ha permitido a los siglos XIX y XX 
el triunfo del Estado-nación, es un proceso ineluctable y adquirido. La 
nueva doctrina estadounidense, que pretende una dominación sobre todo 
el «hemisferio occidental», y que se materializa en la operación en 
Venezuela y las amenazas sobre Cuba o Groenlandia, ¿sólo representa 
realmente «sobresaltos» de esta desimperialización? 

Marcel Gauchet: No es la primera vez que se debate sobre ¡el «imperialismo 
gringo»! Tenemos que reactivar la memoria de esas discusiones que hoy, al 
menos en Europa, tenemos ya olvidadas. Raymond Aron, que criticaba las 
tesis marxistas-leninistas, lanzó una excelente fórmula cuando llamó a los EE. 



 5 

UU. la «República imperial». Se sigue aplicando. Pero no se debe confundir 
«comportamiento imperial» con «imperialismo», que es una variedad bien 
definida del fenómeno «imperio» en todo el rigor del término. Hubo dos imperios 
totalitarios en el siglo XX, el imperio nacional-socialista alemán y el imperio 
comunista soviético. Evidentemente que no estamos en estos mismos casos. 
Hasta hace poco hablábamos de «hiperpotencia» con respecto a los EE. UU. de 
los años 1990 para designar su posición solar, en el centro del sistema mundial 
luego, precisamente, de la fragmentación del imperio soviético. Pero con toda 
razón no se hablaba de imperio con respecto a ese monopolio de la potencia a 
escala global, porque no se discutía el asunto de la libertad que tienen los 
pueblos de decidir sobre su propia suerte. Porque si tomamos en serio las 
nociones de imperio o de imperialismo, de esto es de lo que hablamos. 

Traducido	por	Luis	Alfonso	Paláu,	Envigado,	co,	enero	30	de	2026	

  



 6 

 

	
El	gran	análisis	

¿Vamos	camino	al	Kin	del	derecho	internacional?	El	regreso	con	fuerza	de	Carl	Schmitt	

Anne-Sophie	Moreau, publicado	el	14	de	enero	de	2026	
 

Ucrania, Venezuela, Groenlandia… Parece que el mundo entró a una nueva 
era: la de las relaciones de fuerza. ¿y si una de las claves para comprender 
esta evolución brutal se encontrara en Carl Schmitt? En efecto, el polémico 
jurista del IIIr Reich ha vuelto a ser una referencia a la derecha como a la 
izquierda, y hasta en Silicon Valley. 

 

«Frente a un mundo más brutal, la nación debe ser más fuerte», declaraba 
en julio pasado Emmanuel Macron en su discurso a las fuerzas armadas. Antes 
de anunciar un alza del presupuesto de defensa, pues «para ser libres en este 
mundo hay que ser temido; para ser temido, hay que ser poderoso.» Una 
arenga cuyo acento marcial ha podido chocar. 

Sin embargo ¿quién podría discutir el diagnóstico? Luego de la invasión de 
Ucrania por parte de Rusia y de la reelección de Donald Trump, hemos entrado 
en una nueva era en la que la acción política ya no está soportada en 
convicciones, sino en las puras relaciones de fuerza. Se acabaron los bellos 
discursos y las alianzas del pasado; ante los nuevos «amos del mundo», se ha 
vuelto inútil invocar el peso de la historia o la belleza de la cooperación. A los 
ojos de Trump o de un Putin, los valores europeos –pacifismo, libre-



 7 

intercambio, integridad territorial…– son palabras huecas, que sólo sirven para 
enmascarar la hipocresía de organizaciones internacionales que ellos 
consideran en el mejor de los casos como inútiles, y en el peor como obstáculos 
a sus ambiciones. 

El	jurista	del	IIIr	Reich	

Para pensar este deslizamiento, muchos observadores recurren a un, por 
decir lo menos, polémico autor alemán: Carl Schmitt. Nacido en 1888, el 
teórico del derecho fue conocido sobre todo por sus definición de lo político en 
términos de la oposición entre amigo y enemigo, pero también por su 
compromiso a favor del IIIr Reich, del que se volvió una especie de jurista oficial. 
Y aun cuando luego perdió sus funciones en el seno del partido, continuó 
estando estrechamente ligado al régimen nazi. 

En el plano biográfico, las razones para atacar a Schmitt son 
innumerables: se adhiere a NSDAP, el partido nazi, desde el 1º de mayo de 
1933, apenas tres meses después de la llegado de Hitler a la cancillería, por 
tanto suficientemente temprano como para que el futuro dictador lo haya podido 
reconocer; sus escritos antisemitas no dejan ninguna duda sobre sus tendencias 
nazis; finalmente, escribe un cierto número de artículos que justifican el saqueo 
de la democracia en provecho del régimen hitleriano –entre los cuales está el 
tristemente célebre «El Führer protege el derecho», que busca legitimar la 
masacre de la Noche de los cuchillos largos, en 1934. «El Führer protege el 
derecho de sus peores utilizaciones; a la hora del peligro y en virtud de su 
cualidad de guía, se convierte en juez supremo que crea derecho 
directamente», escribe entonces el jurista. 

¿Cómo se nos ocurre imaginar que una tal figura pueda ayudarnos a 
aclarar el tiempo presente? Schmitt ¿acaso no es de esos autores que sería 
mejor olvidar, cuya simple evocación hace temblar de rabia a los 
constitucionalistas? La paradoja es inmensa: cuando se multiplican los 
atentados contra el Estado de derecho, buscamos referirnos a quien, en el 
pasado, precisamente teoriza sobre la necesidad de deshacerse de él. Schmitt 
es el pensador que criticó la democracia y sus debilidades al punto de querer 
deshacerse de ella. Sin embargo su obra es imprescindible para comprender el 
presente, como lo han afirmado recientemente filósofos tanto de izquierda como 
de derecha. Pero ¿en qué sentido? 



 8 

Designar	al	enemigo	

Para comprenderlo, vayamos a la tesis fundadora de Schmitt. En La Noción 
de política (1927), el jurista observa que cuando se trata de moralidad se recurre 
a la distinción entre el bien y el mal; en estética, se invocan las nociones de 
bello y de feo; en economía, las de rentable y no-rentable. ¿Cuál es el criterio 
equivalente en política? Para Schmitt, «la distinción específica de lo político, a la 
que se pueden reducir los actos y los móviles políticos es la discriminación del 
amigo y del enemigo.»l 

Este enemigo político «no necesariamente será malo moralmente o feo desde 
el punto de vista estético, no jugará necesariamente el papel de un competidor 
al nivel de la economía, a veces incluso parecerá ventajoso hacer negocios con 
él [...] resulta simplemente que él es el otro, el extranjero.» El interés de esta 
visión es que permite, entre comillas, no tener sentimientos: se trata de no hacer 
juicios de valor para solo interesarse en las relaciones de fuerza, en la 
posibilidad o no de preservar sus intereses bien comprendidos. 

¿No estamos reconociendo acá la marca de la política extranjera ‘con 
salda Trump’? «Cuando se observa la manera cómo actúa y habla el 
presidente de los EE. UU., no es difícil constatar la proximidad con la rtesis 
schmitciana de la relación amigo-enemigo, nos confirma Jean-François 
Kervégan, filósofo del derecho y especialista en Carl Schmitt, al que hemos 
contactado. Trump designa sus enemigos y actúa en consecuencia.» Una 
constación que se puede llegar a matizar si se tiene en cuenta su lado 
businessman. Según el filósofo Jean-Claude Monod, «el estilo de Trump está 
más bien inspirado en el deal comercial; ahora bien a Schmitt no le gustaba 
para nada ver a la política dominada por la economía. Pero su afirmación de un 
imperialismo bruto a nombre de la irradiación de los EE. UU. es muy 
schmitciano.» 

La	edad	de	los	imperios	

En efecto existe un segundo elemento clave del pensamiento de Schmitt 
susceptible de aclarar el mundo en el que vivimos: el regreso de los 
imperios. «Actualmente, los dirigentes de los EE. UU., de la China y de Rusia 
razonan en términos imperiales, constata Kervégan. El discurso constante de 
las autoridades rusas consiste en decir que ellas tienen el derecho de 
reservarse un espacio de protección que va más allá de sus fronteras. Se trata 
de ejercer un control sobre su entorno, sea por la fuerza, sea por la influencia. 
La China está haciendo lo mismo con Taiwán.» La reelección de Trump marcó 
la entrada en una nueva era, la de un intervencionismo estadounidense asumido 
– a pesar de sus promesas inversas de campaña. Con la operación «Absolute 
Resolve», que terminó a comienzos de enero de 2026 con el secuestro del 



 9 

presidente Maduro, los EE. UU. se permitieron deponer un dirigente en ejercicio 
en un país extranjero, con el objetivo declarado de un aumento de su poder 
económico al dominar el acceso a lo que consideran de nuevo como su zona de 
influencia. 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, enero 30 de 2026 

  



 10 

	
Gran	entrevista	

Gilles	Lipovetsky:	“En	nuestra	época	hipermoderna,	ya	no	existe	lıḿite	infranqueable”	

Gilles	Lipovetsky,	conversación	con	Iris	Ardeois publicada	el	15	de	enero	de	2026	
 

Regreso de los imperios, desarrollo acelerado de la inteligencia artificial, 
triunfo del individualismo… La humanidad parece querer saltarse todos los 
límites y hacer entrar al mundo en una nueva era. En su nuevo libro L’Odyssée 
de la surpuissance (Odile Jacob), Gilles Lipovetsky se propone analizar esta 
mutación con la ayuda de un concepto nuevo: el de superpotencia. En esta 
entrevista nos lo explica. 

En su libro L’Odyssée de la surpuissance, Ud. introduce la noción de 
superpoderío en un momento en que los imperios se afirman en 
detrimento de la limitación que representa el derecho. ¿Es el superpodería 
ante todo político? 

Gilles Lipovetsky: Es cierto que hemos entrado en la civilización del 
superpodería, pero, en este marco, lo político sólo representa uno de los 
aspectos de la superpotencia contemporánea. Ahora bien, esta es básicamente 
global y se afirma hoy a través de cuatro polos: las tecnociencias, el capitalismo 
neoliberal planetario, el hiperindividualismo y las relaciones geopolíticas. La idea 
de superpotencia acompaña la historia de la humanidad. Durante muchos 
tiempo tuvo que ver con lo sagrado y lo político. Nació hace al menos cinco mil 
años, con las religiones politeístas y monoteístas, y se ha desplegado 
igualmente a través de los grandes imperios: la sobrepotencia es entonces de 
tipo teológico-político. Luego sobrevino una primera ruptura con la civilización 
moderna y el nacimiento de la democracia, que reposa sobre una lógica de 
superpotencia política secularizada, puesto que es la sociedad la que se da a sí 



 11 

misma sus propias leyes. Los totalitarismos también han encarnado una figura 
bien importante de la superpotencia política moderna, al ser en ellos lo político 
la instancia que dirige como amo absoluto y en un régimen del terror aterrador el 
todo colectivo. Después de la Segunda Guerra mundial, aparece una nueva fase 
histórica que yo llamo hipermoderna. Aquí el sobrepodería ya no es solamente 
político, sino metapolítico, supra- ou infrapolítico. Las tecnociencias son testigo 
de ello, con la conquista del espacio, las nanotecnologías, las biotecnologías, la 
IA. El universo hipertecnológico encarna al máximo la dinámica del 
sobrepoderío: acceso a lo infinitamente grande y a lo infinitamente pequeño, 
franqueando umbrales de lo posible, potencia de cálculo vertiginosa. 

La sobrepotencia tecnocientífica aparece como la conquista de los infinitos, el 
desafío lanzado a todas las barreras. De acá en adelante todo límite se lo 
percibe como un obstáculo por franquear, un desafío por superar. 
Paralelamente la economía capitalista se ha extendido al planeta entero, 
transformando toda realidad y todo deseo en mercancía, refaccionando de 
arriba abajo las estructuras de lo cotidiano, que redefinen la manera cómo los 
individuos consumen, se comunican, viajan, trabajan e incluso piensan: una 
potencia colosal que, llevada por mega-empresas cuyas capitalizaciones 
bursátiles superan con mucho el PIB de muchos Estados, ha revolucionado por 
completo los modos de vida de todos. Pero también se ve triunfar un 
individualismo de superpotencia marcado por el rechazo o la borradura de todos 
los límites, la reivindicación del derecho a poderlo escoger todo: su identidad de 
género, su apariencia corporal, la manera de dar a luz, el modo de procreación, 
el momento de su muerte. Testigos de todo esto los movimientos LGBTQI+, el 
derecho a cambiar de estado civil, de nombre y de sexo, las reivindicaciones 
queer que cuestionan las normas dicotómicas del género y de la sexualidad, o 
también la PMA y la GPA, pero además los deportes extremos, el dopaje, el 
body-building, la cirurgía estética. Contrariamente a las civilizaciones 
precedentes en las que el orden de Dios representaba un límite absoluto, ya no 
existe en la hipermodernidad límite planteado como infranqueable. Hoy el 
superpoderío puede ser definido como la conquista de lo ilimitado en todos los 
dominios. «No Limit» aparece como la divisa de la civilización del sobre-poderío. 
La hipermodernidad, no es la desaparición de las grandes finalidades 
ideológicas sino la llegada de un régimen global de la potencia, la 
hiperbolización de los dispositivos y del espíritu de poderío aplicándose a los 
sectores claves de nuestras sociedades. 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, enero 31 de 2026 



 12 

	
Nostalgia	

1966,	año	KilosóKico	

Frédéric	Manzini, publicado	el	13	de	enero	de	2026	
 

Mientras que Antoine Compagnon acaba de publicar 1966, année mirifique 
(Gallimard), vemos que aparece igualmente el Séminaire livre XIII. L’objet de la 
psychanalyse de Jacques Lacan (Seuil, 2026), que se realizó aquel año, en el 
que triunfa el estructuralismo. ¿Y si el año 1966 constituyera el apogeo de la 
vida intelectual francesa de la post-guerra? 

Indiscutiblemente, 1968 fue un año importante en Europe, que quedó 
grabado en las memorias por la Primavera de Praga y las protestas de calle en 
el mes de mayo en Francia. Por su lado 1969 estuvo marcado por la conquista 
de la Luna, por Woodstock, y –más livianamente– por la canción de Serge 
Gainsbourg, 69, année érotique. Pero ¿quién se acuerda todavía del discreto 
año de 1966? ¿Qué sucedió tan notable? 

¿Una	«segunda	revolución	francesa»?	

En la obra que le consagra, presentada como la «novela de un año»,  
reconoce de entrada que 1966 parece un «año para olvidar, insignificante», tan 
anodino a primera vista como lo fue el «Año 1817» del que Victor Hugo hizo la 



 13 

crónica en Los Miserables. Sin embargo si se lo mira de más cerca él rehúsa ver 
en 1966 un paréntesis llano y ordinario de la historia de Francia: 

«Aunque los historiadores de Francia rara vez se detengan entre 1958, 1962 y 
1968, el año 1966 es a mi manera de ver [un año incomparable con ningún 
otro]. Es incluso un año que se ha ido enriqueciendo, profundo, estupefactivo, a 
medida que me iba hundiendo en él, lo más parecido al tipo mismo del annus 
mirabilis, es decir mágico, prodigioso, asombroso, en suma un año mirífico.» 
Antoine	Compagnon,	1966,	année	mirifique	(Gallimard,	2026),	p.	14. 

¿Por qué un tal entusiasmo, que lleva incluso al nostálgico Compagnon a 
afirmar que 1966 fue un «año mágico», un «año de los más importantes en la 
historia contemporánea de Francia», emblemático de lo que él considera la 
«segunda revolución francesa»? Si la prosperidad de los Treinta Gloriosos 
<1945-1975> y la transformación rápida de las costumbres contribuyó a ello sin 
duda <mayo de 1960 comenzó la venta masiva de anticonceptivos>, es sobre 
todo en el hervidero de las ideas y de las artes donde reside el prodigio de 
1966: un año que Francia creyó que pasaba sin pena ni gloria, pero que, en los 
anfiteatros de las universidades, en las librerías, en los cines y los teatros, se 
daba ya una explosión cultural e intelectual. 

 <contraportada del libro> «El año de los cabellos largos 
<los Beatles> y la minifalda », resume el diario retrospectivo de las Actualidades francesas el 27 de 
diciembre de 1966. Cima de los Treinta Gloriosos, llegada a la edad adulta de los hijos del baby-
boom, comienzo de una revolución acelerada de las costumbres y entrada en una sociedad de la 
abundancia, 1966 fue un año que giró en muchísimos frentes —demográfico, económico, político, 
social & cultural. 



 14 

Esta pesquisa profundamente innovadora está dedicada a restituir el tejido de sus días donde se 
entrecruzan, entre la marea estructuralista y la Nouvelle Vague, Georges Perec, Michel Foucault, el 
encendedor desechable, André Malraux, los libros de bolsillo, La Grande Vadrouille <La gran 
juerga o La fuga fantástica, célebre película de comedia francesa, dirigida por Gérard Oury y 
protagonizada por Louis de Funès y Bourvil>, la microcassette Philips, así como Marguerite Duras, 
Aragon, Jean-Luc Godard, Roland Barthes y muchos otros. Es asunto de cosas y de palabras, de 
sonidos y de imágenes, pero también de historia y de sociología, de cine y de televisión, de poesía y 
de música, también de revuelta —dos años antes de Mayo—, y de memoria, con el debate abierto 
sobre los campos de concentración y de exterminio. Se la requería para recomponer este incendio 
prodigioso que marca un umbral entre dos épocas. 
 

Traducido por Luis Alfonso Paláu, Envigado, co, febrero 1º de 2026 


